S.C.H.E.C.. Sessions d’étude, 50 (1983), 381-402

L’Eglise catholique et I’évolution politique
du Québec de 1964 a 1980

Depuis le début de la Révolution tranquille, en 1960, jusqu’a la période
du référendum sur I’avenir constitutionnel, en mai 1980, le Québec a connu
des changements si nombreux et si profonds que 1’on n’a pas fini d’en
dresser I’inventaire et d’en mesurer les conséquences.

Dans le domaine culturel et social, les valeurs qui avaient présidé a la
vie collective jusqu’a 1960 ont fait place a des valeurs nouvelles. Les
institutions sociales et culturelles ont subi I’effet de cette mutation. Elles
revétent aujourd’hui, pour la plupart, des formes et des structures que 1’on
n’elt point soupgonnées il y a 20 ans. Le systéme politique a résisté tant
bien que mal, jusqu’a ce jour, aux assauts du changement. Au plan politique,
il s’est néanmoins produit des mutations significatives dans 1’opinion
publique, dans 1’alignement des forces, dans le discours et dans la hiérarchie
des valeurs auxquelles adhérent les citoyens.

On m’a invité a examiner le role que joue I’Eglise dans cette mutation
historique. Mes réflexions porteront sur trois thémes principaux: I) La
sécularisation des institutions sociales et culturelles; II) Les rapports de
forces au plan économique et social; III) La question nationale.

Avant d'examiner chacun de ces aspects, je voudrais cependant
commencer ces propos par un bref rappel de la situation de 1’Eglise
québécoise a I’aube de la Révolution tranquille.

Extérieurement, I’Eglise du Québec, vers la fin des années 50, est encore
au faite de son prestige. Depuis déja plusieurs années, le cardinal Paul-Emile
Léger exerce a Montréal une autorit¢ morale et religieuse dont le
rayonnement s’¢tend a tout le Québec. L’unité de 1'épiscopat,
dangereusement compromise au temps de Monseigneur Joseph
Charbonneau, parait s’étre rétablie. Le lien avec Rome est direct et solide.
Dans leurs diocéses respectifs, les évéques continuent de batir des temples
et de diriger des réseaux importants d’oeuvres culturelles, sociales et
religieuses. Au plan de 1’éducation, de la santé et des services sociaux, ils

— 381 —



peuvent en outre s’appuyer sur des communautés religieuses dont chacune
dirige ses propres oeuvres et entreprises.

A cette époque, le théme de la planification et de la rationalisation dans
I’emploi des ressources est a la mode dans I’Eglise du Québec. Nombreux
sont les diocéses qui recourent a des sociologues pour dresser un inventaire
de leurs ressources et mettre au point des plans d’action pour I'avenir. Dans
plusieurs endroits, on bétit encore des évéchés de style seigneurial, des
cathédrales majestueuses, des temples coliteux et des édifices destinés a des
clientéles nombreuses et stables de séminaristes, d’étudiants, de retraitants,
de patients.

Déja, I’Eglise est travaillée de I’intérieur par des courants de remise en
question qui I’invitent a réexaminer son établissement au Québec. Quant au
peuple québécois, il acommencé dés les années du deuxiéme conflit mondial
a subir les assauts d’un puissant courant de mutation culturelle, morale et
sociale qui atteint désormais toutes les sociétés industrialisées.

Mais extérieurement, rien de cela ne parait encore important et
fondamental. Vers la fin des années 50, de sérieuses divergences opposaient
certains dirigeants laics de 1’Action catholique a 1’épiscopat en maticre
d’orientations pastorales. L’épiscopat, convaincu que la société québécoise
n’avait pas changé en profondeur, voulait mettre le cap sur une pédagogie
plus traditionnelle: méthodes apostoliques simples, accent sur les
mouvements de masse, priorité aux questions de moralité publique, etc... Les
dirigeants laics insistaient au contraire sur la nécessité d’une pédagogie de
reconstruction en profondeur, de pénétration par I’intérieur des nouvelles
réalités d'aujourd’hui. Un jour, dans une formule saisissante, un dirigeant
d’Action catholique aujourd’hui disparu, qui possédait une intuition
prophétique extraordinaire, Fernand Cadieux, eut cette remarque devant les
membres de la Commission épiscopale d’Action catholique: «Notre affaire
ressemble a une immense tapisserie qui brillerait encore de tout son éclat aux
yeux de I’observateur non averti, mais qui serait a la veille de s’écrouler par
pans entiers, tant ce qui la soustend a séchéy.

Cette observation ne fut guére comprise a I’époque. Elle est néanmoins
cruciale pour notre propos. Non seulement devait-elle étre confirmée par la
suite a travers la chute dramatique de la pratique religieuse et des vocations
sacerdotales et religieuses. Mais elle indiquait surtout, bien avant que ne
commence sa phase publique en 1960, que la Révolution tranquille était déja
4 ’oeuvre au sein de la société et de I’Eglise québécoise. En ce qui touche
I’Eglise, les observations suivantes s’ imposent:

— 382 —



1- elle était déja profondément travaillée de I’intérieur par les facteurs
d’érosion dont on allait mesurer dans les années suivantes les lourdes
conséquences;

2- déja, dans son sein méme, un pluralisme vigoureux avait pu s’implanter
quant a la maniére de percevoir les réalités d’aujourd’hui et surtout a
I’attitude a tenir devant les conditions nouvelles de la vie politique,
économique, sociale et culturelle.

C’est donc une Eglise encore trés forte extérieurement et apparemment
trés unie autour d’une ligne de conduite plutot traditionnelle qui s’engage
avec le Québec dans la phase publique de la Révolution tranquille & compter
de 1960. Mais en réalité, cette Eglise est déja profondément travaillée par
les grandes interrogations qui feront bientét surface sur la place publique.
Autant elle sera affectée par les changements qui s’en viennent, autant
I’Eglise du Québec aura contribué, sans toujours le savoir, a les préparer.

A la lumiére de ce contexte général, voyons maintenant comment
I’Eglise du Québec a agi entre 1960 et 1980 autour de chacun des grands
thémes que j’évoquais tantot. Je devrai, faute de temps, m’en tenir
presqu’exclusivement & la partie francophone de I’Eglise québécoise. Ayant
moi-méme été un acteur trés engagé pendant cette période, je tenterai aussi
de vous parler beaucoup plus & la maniére d’un témoin que d’un juge.

I
LA SECULARISATION DES INSTITUTIONS SOCIALES
ET CULTURELLES

A la fin des années 60, les écoles publiques du niveau primaire et
secondaire relevaient d’un Département de I’Instruction publique contr6lé
et dirigé a toutes fins utiles par deux comités confessionnels, dont le plus
important — le Comité catholique — était formé pour moiti¢ de membres de
I’épiscopat qui exergaient au sein de cet organisme une influence nettement
plus forte que leurs collégues laics. Au niveau collégial, le Québec comptait
une quarantaine de colléges classiques: presque tous étaient soit des

— 383 —



séminaires diocésains, soit des oeuvres dirigées par des congrégations
religieuses. Au niveau universitaire, nous comptions trois institutions
francophones: toutes les trois étaient des universités catholiques. Dans le
domaine des hopitaux et des services sociaux, la plupart des institutions
alors existantes étaient possédées et dirigées par des congrégations
religieuses. Dans le domaine des loisirs, des syndicats, des coopératives, des
pans importants de ’activité échappaient déja a l’influence directe de
I’Eglise. Mais tout compte fait, I’influence de I’Eglise demeurait
considérable dans ces secteurs. Il en allait de méme dans le secteur de
I’imprimé et des communications, ou 1'Eglise disposait encore de maintes
entreprises importantes: journaux quotidiens, journaux hebdomadaires,
publications périodiques, maisons d’édition.

Vingt ans plus tard, la situation a radicalement changé. Dans le secteur
de I’enseignement, la Direction générale est maintenant publique et
séculiére. Au sommet de la pyramide, on trouve un ministre de I’Education,
investi de pouvoirs considérables sur I’ensemble du systéme. Aux autres
niveaux, les structures de direction ont été aménagées suivant les normes
édictées par la société civile et relevant de cette derni¢re. Les milieux ou
I’Eglise exerce une influence comparable a celle d’hier sont désormais des
établissements privés, dont la clientéle est nettement minoritaire.

Dans le secteur des hopitaux et des services sociaux, la méme
orientation s’est imposée. La trés grande majorité des établissements sont
maintenant des institutions séculiéres au sein desquelles 1"'Eglise jouit
encore, le plus souvent, d’une présence active, mais ou elle n’exerce plus de
role directeur.

Dans le secteur des coopératives et des syndicats de travailleurs, la
tendance a 1’émancipation de la tutelle religieuse qu’annongait déja le
changement de nom et d’orientation de 1’ancienne Confédération des
Travailleurs catholiques du Canada (devenue dés avant la Révolution
tranquille la CSN), puis de 1’ancienne Union des Cultivateurs catholiques du
Québec (devenue PUPA), n’a fait que s’accentuer. Il n’y a guére plus que les
Caisses populaires qui conservent encore une orientation expressément
«catholique», mais, 1a comme ailleurs, I’esprit a beaucoup changé.

Ce qu’il convient d'abord de noter, c’est que ces changements majeurs
se sont faits sans donner lieu a une guerre de religion.

Du c6té des dirigeants politiques qui eurent a prendre des décisions
radicales, il n’y eut ni hostilité envers la religion ou I’autorité religieuse, ni

— 384 —



volonté d’exclure I'Eglise de la vie ordinaire ou de la camper dans un enclos
étroit. La plupart des dirigeants en question étaient eux-mémes des membres
actifs de I’Eglise catholique. Ils n’eussent point souffert que des
changements majeurs se fassent contre I’Eglise.

La logique qui conduisit aux changements que l’on enregistre
aujourd’hui fut tout autre. Ce fut une logique inspirée par ce mélange de
démocratie libérale et de démocratie sociale qui fut un trait caractéristique
des orientations politiques de la Révolution tranquille. Aunom de la justice
sociale, on voulut procurer a tous les citoyens, dans toutes les régions, des
services éducatifs, sociaux et sanitaires d’égale qualité. Cela ne pouvait
qu’entrainer une multiplication des besoins allant bien au-dela des
possibilités des réseaux maintenus par les dioceses et les congrégations
religieuses. Au nom de cet idéal de justice sociale, on voulut également
instaurer dans 1’ensemble des réseaux institutionnels du secteur public et
para-public un régime de négociations collectives inspiré¢ des normes les
plus avancées en Amérique du Nord. Il devait fatalement en découler une
injection beaucoup plus massive de fonds publics dans les secteurs de
I’éducation et des affaires sociales, ainsi qu’un processus de normalisation
des régles de fonctionnement entrainant fatalement un rdle directeur
beaucoup plus fort que I’Etat. Il ne restait plus ensuite, au nom d’une gestion
démocratique des fonds publics, qu’a faire en sorte que les services
d’enseignement, les services sociaux, hospitaliers et sanitaires soient
restructurés en conséquence. L’essentiel de cette transformation fut effectuée
des les années 1960 a 1966, sous le gouvernement Lesage. Les
gouvernements suivants durent poursuivre dans la méme voie, y compris
celui de Daniel Johnson dont le Parti avait pourtant dénoncé avec vigueur
ces changements au temps ou il siégeait dans I’Opposition. Le seul geste
modérateur que put faire Daniel Johnson, ce fut I’adoption de la loi sur
I’enseignement privé, grace a laquelle subsistent encore au Québec une
centaine d’institutions privées d'enseignement. Mais c’est aussi sous lerégne
de Daniel Johnson que fut créée cette institution laique et publique par
excellence qu’est 1’Université du Québec.

Du coté des autorités religieuses, 1’arrivée du cardinal Paul-Emile Léger
a Montréal en 1950 avait fait croire a un virage vers la droite en maticre
religieuse autant qu’en matiere sociale et culturelle. Le nouvel archevéque
€tait connu pour ses accointances avec les milieux conservateurs du Vatican.
Aprés les nombreuses entreprises de libéralisation amorcées par son
prédécesseur, Monseigneur Joseph Charbonneau, on s’attendait a ce que
Monseigneur Léger amorce une orientation contraire. Quoi qu’il en ait été

— 385 —



des motifs qui inspirérent la nomination du cardinal Léger ou la premicre
phase de son action pastorale a Montréal, il devait prendre dés le tout début
des années soixante une orientation plutdt inattendue, laquelle, avec les
gestes plus discrets mais non moins significatifs de 1’archevéque de Québec,
le cardinal Maurice Roy, donnerait le ton a I’action de I’Eglise pendant la
période qui suivit.

Le cardinal Léger avait vu trés tot que le clergé et les communautés ne
pourraient pas conserver indéfiniment le monopole des postes d’autorité
dans I’enseignement et les institutions de santé et de service social. Aussi,
avec bien d’autres chefs ecclésiastiques, s’employa-t-il trés tot a ouvrir a des
laics 1’accés de postes de commande qui avaient été jusque la réservés a des
clercs ou a des religieux.

Mais cette logique devait en entrainer une autre. Une fois investis de
postes de commande dans les institutions relevant de plus en plus de la
société civile pour leur financement et leur fonctionnement ordinaires, les
responsables laics de ces institutions ne pouvaient souffrir longtemps de
relever de la tutelle ecclésiastique. Aussi, les premiers gestes du cardinal
Léger nommant des laics a des postes de commande dans les écoles
normales, les colléges et les institutions relevant de son autorité, allaient-ils
amorcer logiquement un mouvement beaucoup plus profond de
transformation dont les manifestations capitales seront la loi créant le
ministére de 1’Education en 1963, la loi des hopitaux, la loi des services
sociaux, la loi des cégeps, puis la nouvelle charte des universités de Québec,
Sherbrooke et Montréal. Ces lois instituaient de véritables réseaux publics
dans les secteurs de I’enseignement, de la santé et des services sociaux. Elles
consacraient du méme coup [’autorit¢é du pouvoir politique sur leur
fonctionnement. Ces lois furent instituées a I’instigation du pouvoir
politique. Mais elles donnérent lieu, dans la plupart des cas, a des
négociations sérieuses avec les autorités ecclésiastiques et les porteparoles
des communautés religieuses concernées. L’interlocuteur religieux ou
ecclésiastique veillait surtout, dans ces négociations, a préserver des
aménagements permettant de maintenir une présence efficace de la religion
et de la pastorale dans les institutions de santé et d’enseignement. L autorité
religieuse consentit toutefois, ou du moins ne s’y opposa point, au transfert
fondamental de pouvoirs qu’introduisaient les grandes réformes éducatives
et sociales des années 60.

Encore aujourd’hui, des esprits nostalgiques reprochent aux autorités
religieuses de 1’époque d’avoir tout laché, d’avoir abandonné trop de
responsabilités a I’Etat, d’avoir péché par faiblesse.

— 386 —



Je pense au contraire que, placés dans une situation entiérement inédite
par I’évolution socio-culturelle qui avait commencé dés la Deuxiéme Guerre
Mondiale et par le dynamisme envahissant de la Révolution tranquille, les
chefs religieux québécois prirent la bonne voie en choisissant d’accompagner
et de faciliter le changement au lieu de le bouder.

Grace a I’attitude positive qu’ils adoptérent sous l’inspiration des
cardinaux Roy et Léger, les chefs religieux québécois échappérent aux
reproches qu’on aurait pu leur adresser de faire passer leurs propres oeuvres
et entreprises avant le bien plus large de toute la communauté. Ils furent
ainsi bien placés pour négocier, dans un climat civilisé et constructif, des
réaménagements permettant d’assurer le maintien de services religieux et
pastoraux dans des établissements devenus séculiers, ainsi que des modalités
de compensation acceptables dans les cas nombreux de transferts de
propriété qui surgirent a cette époque.

Sans guerre, sans croisade, sans procés d’intention, la société politique
put récupérer en quelques années des pans entiers de 1’activité collective
qu’elle avait laissé longtemps assumer par I’Eglise. Celle-ci, en retour, se vit
délester en grande partie d’un héritage historique qui lui paraissait déja tres
lourd et qui eut été, de toute maniére, inapte a répondre aux besoins
nouveaux véhiculés par le vent de démocratisation que la Révolution
tranquille fit souffler sur le Québec.

Dans certains cas, I’histoire jugera que 1’autorité civile procéda trop
vite. Elle trouvera peut-&tre aussi qu’avec plus de prudence et de réalisme,
les hommes politiques auraient pu assurer les changements devenus
nécessaires avec un étalement plus judicieux des étapes dans le temps, avec
un souci de continuité plus marqué et a des frais sensiblement moindres.
Mais elle ne pourra pas conclure qu’a compter de 1960, I’Eglise aurait
cherché, par des procédures dilatoires ou des appels a la croisade, a faire
obstacle aux changements désormais jugés nécessaires par [’autorité
politique compétente et par une trés large partie de 1’opinion.

II
LES RAPPORTS DE FORCES AU PLAN ECONOMIQUE ET
SOCIAL

— 387 —



L’évolution des rapports de forces au plan économique et social fournit
une autre mesure trés intéressante de I’action exercée par 1’Eglise entre 1960
et 1980.

Historiquement, 1’Eglise du Québec a été une Eglise populaire. Elle a
longtemps rassemblé dans son sein a peu prés toute la population
francophone du Québec. Comme cette population était surtout faite de
personnes de condition modeste, habituées a trimer dur pour assurer leur
subsistance, 1’Eglise qui les regroupait portait aussi cette marque. Au plus
fort d’un conflit social aigu a I’occasion duquel il avait pris partie pour les
ouvriers et prédit la chute historique du capitalisme, feu Monseigneur
Philippe Desranleau, alors archevéque de Sherbrooke m’avait dit un jour:
«Les réactions des milieux capitalistes ne m’inquiétent pas outre-mesure.
Dans mon diocése, la quasitotalité des revenus de I’Eglise catholique lui
viennent de dons de petites gens ».

Mais en raison méme de sa trés large pénétration, I’'Eglise du Québec
était aussi devenue une grande institution sociale. Devenue pratiquement
synonyme de la société québécoise, elle était aussi identifiée, dans I’esprit
général, avec 1’ordre qui avait été établi dans le domaine culturel, social,
voire politique. Dans 1’un de ses sermons pénétrants, Newman observe que
1a ot I'Eglise jouit de I’appui du grand nombre, il y a lieu de se demander si
plusieurs ne I’appuient pas pour de faux motifs, c’est-a-dire parce qu’ils y
voient, beaucoup plus qu’un guide spirituel, un rempart pour le maintien de
I’ordre établi et de la prospérité. Dans les temps de grande prospérité de
I’Eglise, plusieurs, observe Newman, en viennent a considérer «que
’influence de I’Eglise est du coté du bon ordre; que 1’Eglise tend & faire des
hommes des sujets contents et obéissants; qu’elle empéche les classes
modestes de se rebeller, qu’elle tient une ligne forte contre la révolte, la
sédition, la conspiration, I’émeute et le fanatisme; qu’elle est la meilleure
garantie que 1’on puisse s’imaginer pour la sécurité de la propriété privée...
Examinez nos partis, notre littérature, nos écrits scientifiques, nos
publications : il n’est pas difficile d’y trouver la preuve qu’aux yeux de
plusieurs, il y a lieu d’honorer la religion parce qu’elle tend a rendre cette vie
plus heureuse et qu’il est utile de I’avoir pour la préservation des personnes,
de la propriété, des avantages et du rang social de chacun dans le monde...
» (Sermons on Subjects of the Day). C’est a cause de la position
pré-éminente qu’elle s”était acquise dans la société québécoise, que I’Eglise
catholique fut durement remise en cause a I’occasion de la Révolution
tranquille. C’est, par contre, a cause de son caractére populaire que la méme
Eglise fut fortement engagée, bien avant la Révolution tranquille, dans le

— 388 —



développement de I’ancienne Confédération des Travailleurs catholiques du
Canada, de I’ancienne Union Catholique des cultivateurs, des Caisses
populaires Desjardins, de 1’ancienne Association professionnelle des
industriels, de nombreuses coopératives agricoles et autres. C’est aussi a
cause de son influence prépondérante au plan social qu'elle a souvent joué
un role-clé dans des conflits ouvriers majeurs, telle la gréve d’Asbestos en
1949. Se faisant fort d’appliquer fidélement au Québec la doctrine sociale
de I’'Eglise, les chefs religieux, bien avant la Révolution tranquille,
consacrerent des énergies considérables a la création de mouvements de
regroupement a 1’intention de diverses catégories de travailleurs. Ils se
montrérent soucieux de contribuer a I’édification au Québec d’un ordre
économico-social inspiré par I’enseignement social de 1’Eglise.

Jusque vers la fin des années 40, ’Eglise tenta d’implanter au Québec
un modele d’organisation économico-sociale fortement inspiré du modele
corporatiste décrit dans I’encyclique Quadragesimo Anno de Pie XI, et
fondé sur le postulat que I’économie doive étre organisée comme une grande
famille au sein de laquelle chaque élément a un role indispensable et
complémentaire a remplir. A compter de cette période, I’apreté des conflits
sociaux, I’ampleur de certaines gréves, obligérent cependant a sortir de ce
schéma rassurant mais peu conforme a la réalité économique et sociale ou
les passions humaines occupent-une place si importante. Les chefs religieux
se sentirent obligés de prendre position dans certains conflits importants,
notamment dans la célébre gréve de 1’amiante. Monseigneur Joseph
Charbonneau et Monseigneur Philippe Desranleau — que tant d’autres sujets
opposaient par ailleurs — prirent alors carrément 1’orientation qu’avait
nettement tracée un organisme agissant au service de 1’épiscopat québécois,
la Commission Sacerdotale des Affaires sociales. Ils s’opposérent ainsi de
front au gouvernement du temps, que dirigeait Maurice Duplessis, et qui
s’identifia ouvertement dans ce conflit avec la partie patronale.

Que le départ de Monseigneur Joseph Charbonneau de Montréal ait eu
quelque chose a faire avec ’attitude qu’il adopta lors de la gréve de
I’amiante, nous ne le savons pas encore, mais il y a lieu d’en douter. Ce qui
est stir, c’est que cette attitude sympathique a la cause des travailleurs que
traduisait son intervention dans la gréve de I’amiante allait demeurer un trait
important du comportement de I’Eglise au cours des vingt années qui allaient
suivre. Autant Monseigneur Charbonneau et Monseigneur Desranleau
avaient été trouvés audacieux et dérangeants, autant attitude de 1'Eglise
dans I’évolution des rapports de force au plan économique et social, entre
1960 et 1980 apparut s’inspirer de la méme orientation.

— 389 —



A compter de 1960, les centrales syndicales — CSN, FTQ, CEQ, voire
PUPA — prirent de plus en plus leurs distances visa-vis de I’Eglise et de son
enseignement. La CSN et la CEQ firent méme une place trés large a la
pensée marxiste dans leur orientation. La FTQ, sans aller aussi loin, parla
pendant un certain temps de «casser le régime» en parlant du systéme
économico-social qui nous régit. On observa aussi une radicalisation
inattendue de 1’ancienne UCC, devenue I’UPA. dans le secteur public
surtout, mais aussi dans le secteur privé, des conflits de travail trés apres se
multiplierent.

Or, on ne trouve pas dans les propos des chefs religicux, les
dénonciations vives, répétées et autoritaires que I’on eut entendues a d’autres
époques au sujet des orientations mises de 1’avant par les centrales
syndicales. On entendit & maintes reprises des remontrances et des regrets.
On n’eut point connaissance de dénonciations en bonne et due forme, encore
moins de condamnations.

En contre-partie, il est arrivé trés souvent que des mouvements associés
de prés a I’Eglise, tels la JOC, le Mouvement des Travailleurs chrétiens, la
JEC, se soient trouvés du coté des groupes caractérisés par des positions de
gauche au point de vue économique et social. La frontiére qui retenait
naguere ces mouvements a I’écart des prises de position carrément engagées
des organismes a caractére politique ou économico-social, est apparue
beaucoup plus ténue qu'autrefois, a supposer qu’elle ait continué d’exister.
Dans un texte récent de la Commission des Affaires sociales de I’ Assemblée
des évéques du Québec, on trouve une invitation enjoignant aux travailleurs
de s’associer aux mouvements populaires afin d’en arriver avec eux a des
actions concertées. Les évéques, dans cette déclaration, donnent nettement
leur appui aux luttes populaires, au nom du service des plus pauvres, du
combat pour la justice et des exigences du bien commun.

Une déclaration du comité de 1’éducation de I’ Assemblée des évéques
du Québec a propos du célébre manuel du ler mai (Manuel du ler mai,
publié par la CEQ), est assez typique a cet égard. Une ou deux décennies
plus tot, pareille publication eut fait I’objet d'une condamnation formelle, au
nom de la doctrine de I’Eglise. Dans la déclaration que la Commission
épiscopale de 1’éducation consacra a ce sujet, on trouve plutot une critique
formulée dans des termes trés mesurés qui prennent beaucoup plus la forme
d’interrogations sur la nature et le r6le de 1’école que d’une dénonciation des
auteurs. L’impression qui se dégage de cette période, c’est que les chefs
religieux voulaient & tout prix conserver des rapports directs avec le monde
ouvrier et ses porte-parole autorisés. Ils avaient profondément été marqués

— 390 —



par la célébre phrase de Pie X1 signalant que I’Eglise avait perdu sa place
dans le monde moderne parce qu’elle ne sut pas conserver la confiance des
travailleurs au siécle dernier.

Dans les interventions des chefs religieux touchant aux rapports de
forces économiques et sociaux au cours de la période allant de 1960 a 1980,
on trouve principalement les accents suivants: 1) un rejet du progrés
purement €conomique et une insistance répétée sur la nécessaire
harmonisation du progrés économique et du progrés social, sur le
développement humain intégral, sur la priorité de la justice sociale; 2) une
invitation a dépasser 1’idéologie marxiste et 1’idéologie capitaliste; 3) une
volonté d’identification marquée avec les pauvres, les défavorisés, les
faibles, les éléments marginalisés de la société, les travailleurs immigrants,
les mal logés, les victimes de fermetures d’usines, les chomeurs, les
travailleurs frappés par les changements technologiques etc...; et une
préoccupation particulierement forte ces dernicres années au sujet des jeunes
et plus spécialement des jeunes chomeurs; 4) un accent prononcé sur les
droits humains; 5) un appui explicite aux organismes ayant pour objet le
regroupement des travailleurs, ainsi qu’un appui aux luttes de ces
organismes; 6) une forte préférence pour les institutions organisées suivant
la philosophie coopérative; 7) un souci d’ouverture aux nouvelles
préoccupations reli€es a I’environnement, a I’information, a la technologie,
etc...; 8) un appel a la responsabilité de chaque acteur pour qu’il assume
pleinement son role 1a ou il est placé.

Le ton des interventions n’est plus le méme qu’autrefois. Naguére, les
chefs religieux parlaient en hommes investis d’un mandat d’autorité. Ils
s’adressaient aux chefs politiques sur un ton ferme et assuré. Aux yeux du
public en général, ils faisaient figure, en méme temps que de chefs religieux,
de représentants d’un ordre établi dont ils étaient partie prenante. A 1’endroit
des fidéles, ils prodiguaient volontiers les directives de toutes sortes.
Désormais, les chefs religieux parlent plutot sur le ton de I’interrogation, de
la réflexion a haute voix, de la recherche. Ils questionnent plus qu’ils
n’enjoignent. Leur but semble étre en premier licu de susciter la réflexion et
I’engagement. Ils apparaissent moins liés au systéme économico-social
établi.

On sent, en les lisant, que le temps est révolu ou évéques et chefs
politiques s’assoyaient a la méme table pour chercher sur un pied d’égalité
des solutions aux problémes de leurs contemporains. A travers le langage
des évéques québécois, entre 1960 et 1980, on percoit I’entrée en scéne
d’une dimension nouvelle: autant I’Eglise d’ici veut étre présente au projet

— 391 —



de société que le Québec veut se donner et collaborer a la réussite de ce
projet, autant elle voudra désormais exercer ce role de moins en moins par
des négociations au sommet et de plus en plus par la médiation quotidienne
de laics placés au coeur méme du monde et des taches temporelles les plus
variées, «surtout dans les domaines qui apparaissent a la pointe des débats
de notre temps: le milieu de travail, les familles, les milieux de pensée et de
communication, le monde des défavorisés, des pauvres et des petits» (Les
priorités pastorales de I’Assemblée des Evéques du Québec, mars 1978).

Dans les conflits de travail, le role des chefs ecclésiastiques et des
personnalités religieuses fut souvent déterminant & d’autres époques. Dans
les conflits qui ont surgi entre 1960 et 1980, on ne saurait, de maniére
générale en dire autant. Surtout dans les conflits qui se sont multipliés au
sein du secteur public et para-public, la voix de I’Eglise a sans doute été
entendue encore assez souvent. Je doute cependant que ses interventions
aient eu un impact décisif dans le déroulement ou le dénouement de ses
conflits.

Grace a leur option de fond en faveur des petits, grace aussi au contact
qu’ils ont conservé dans ces milieux, les chefs ecclésiastiques, ou du moins
bon nombre d’entre eux, jouissent en général du respect des milieux
syndicaux et des organismes populaires. Au plus fort de la gréve qui
immobilisa pendant plus d’un an et demi la compagnie Pratt & Whitney a
Longueuil, il y a quelques années, les dirigeants syndicaux, en désespoir de
cause, apres avoir épuisé tous les autres recours, firent un jour appel a une
équipe extraordinaire de médiation, qui fut également agréée par la partie
patronale. Comme par accident, on trouvait au sein de cette équipe un
évéque et deux prétres reconnus pour leur compréhension des problémes
sociaux, ainsi que trois laics activement engagés dans la vie de I’Eglise. Un
septiéme membre de ’équipe était juif. A 1’unanimité I’équipe choisit de se
donner comme président le regretté Monseigneur Jean-Marie Lafontaine, qui
avait toujours été proche des milieux ouvriers.

Sans doute avec des variantes importantes d’un diocése a I’autre ou
d’une communauté religicuse a I’autre, 1’Eglise d’ici a cherché a adapter ses
prises de position aux besoins exprimés par les milieux populaires. Elle a
maintenu son appui aux groupements qui agissent en leur nom. Elle a
modifié considérablement son style de vie, naguére plus proche de celui des
classes moyennes et bourgeoises, pour le rapprocher de celui des travailleurs.
Elle a trés souvent épousé ces dernicres années la cause des secteurs les plus
démunis de la société. On a I’impression, par contre, que I’Eglise a eu peu
d’influence pendant la méme période sur la pensée et les attitudes des classes

— 392 —



moyennes et bourgeoises, voire qu’elle s’est méme quelque peu
désintéressée de cet aspect de sa mission.

L’Eglise québécoise a enfin tenu a se démarquer des diverses options
qui sollicitent I’adhésion des Québécois en matic¢re de systéme économique
et social.

Dés apres la Deuxiéme Guerre Mondiale, bien avant, par conséquent,
la lettre du Pape Paul VI au cardinal Maurice Roy tragant en 1971, a
I’occasion du quatre-vingtiéme anniversaire de Rerum Novarum, une nette
distinction entre les idéologies politico-sociales et les mouvements
historiques qui les véhiculent, les chefs religieux québécois, sous I’influence
surtout de Monseigneur Joseph Charbonneau qui tenait a se dissocier des
conclusions injustes portées autrefois contre I’ancienne CCF, avaient cessé
de dénoncer le socialisme dans les termes simples et absolus qu’employaient
dans les années 30 un ancien archevéque de Montréal et méme le futur
cardinal Villeneuve pour condamner le Parti CCF de Woodsworth et
Coldwell. Depuis le message adressé en 1971 par le pape a I’ancien
archevéque de Québec, les chefs religieux québécois se sont montrés encore
davantage prudents et réservés en ces matiéres. On peut retenir a ce sujet: 1)
qu’ils souhaitent que les idéologies capitaliste et marxiste soient dépassées
en faveur d’un «projet de développement humain plus intégral» (Coopé-
ration et développement au Québec, mai 1978); 2) qu’il appartient selon eux
«aux Québécois de faire eux-mémes les choix entre les divers systémes
politique, économique et social qui leur sont présentés» (Coopération et
développement au Québec, mai 1978).

11 est significatif et logique, a cet égard, que devant les remous créés au
début de la présente année par une déclaration percutante de la Commission
des Affaires sociales de la Conférence des Evéques Catholiques du Canada
sur la crise économique, les évéques et les milieux religieux du Québec se
soient de fagon trés générale portés solidaires du message controversé des
évéques canadiens. Cette attitude était dans la ligne de 1’ orientation générale
suivie par les évéques québécois depuis une vingtaine d’années en matiére
économique et sociale.

Il est non moins significatif que de trés nombreux projets et initiatives
ayant pour objet le service ou la prise en charge des milieux défavorisés aient
pris naissance avec 1’appui, I’encouragement et la participation des milieux
religieux et ecclésiastiques. Dans I’expérience de Tricofil, par exemple, les
chefs syndicaux parlaient fort, mais les sommes investies par les
communautés religieuses et les milieux ecclésiastiques furent beaucoup plus

— 393 —



importantes que celles en provenance des milieux syndicaux. Les chefs
religieux ont donné leur appui, au cours de la période allant de 1960 a 1980,
a des entreprises comme Tembec, les efforts des employés du quotidien Le
Droit pour tenter de devenir propriétaires de 1’entreprise, la grande marche
de 1983 pour I’emploi, la création de coopératives locales de
consommateurs, le développement de services d’éducation des adultes, le
recyclage de la main-d’oeuvre en fonction des changements technologiques,
etc...

III
LA QUESTION NATIONALE

Le débat sur 1’avenir de la collectivité québécoise, qu’a aussi ouvert la
Révolution tranquille, ne pouvait laisser ’Eglise indifférente. On ne
comprendra, me semble-t-il, ’attitude de 1'Eglise a cet égard qu’en se
souvenant que, dans son sein comme dans celui de la société québécoise
francophone, il y a eu toujours eu cohabitation des deux courants de pensée
principaux.

La plupart des colleges classiques d’autrefois, de nombreux presbytéres
et milieux de communautés religieuses, voire des évéchés furent longtemps
des milieux trés hospitaliers envers le nationalisme québécois, qui devait
trouver son expression politique contemporaine dans le Parti souverainiste
qui dirige présentement le Québec. Ces milieux n’étaient pas nécessairement
séparatistes. Dés avant la lettre, ils vibraient toutefois aux accents d’un
Lionel Groulx, d’un Esdras Minville, d’un Frangois-Albert Angers, qui
affirmaient I’existence au Québec d’une nation investie d’une vocation
propre. Ces milieux ou avait fleuri I’influence de Lionel Groulx, de I’ Action
nationale, du Devoir et de I’Institut social populaire étaient préparés a
accueillir la venue d’un mouvement politique d'orientation souverainiste. A
plusieurs égards, ils se nourrissaient déja de la méme idée.

En contre-partie, le mouvement nationaliste québécois était loin de faire
I’unanimité dans les milieux ecclésiastiques et religieux du Québec. Autant
parmi les membres du clergé et des communautés religieuses que parmi les
laics activement engagés dans le travail de 1’Eglise, on trouvait en effet des
personnes fort nombreuses qui, sans nécessairement rejeter les
préoccupations nationalistes, les subordonnaient fermement a des soucis plus

394 —



larges comme celui d’un pays plus étendu et plus diversifié et celui de
I’harmonie entre les cultures et les communautés linguistiques dans le
respect des droits de chacun.

L’option séparatiste semblait étre morte avec 1’avénement de la
Confédération. A la suite de I’appui non-équivoque que la hiérarchie du
temps avait accordé a la nouvelle Constitution Canadienne et a ses
promoteurs politiques, I’Eglise officielle avait méme penché fortement, de
1867 a 1960, en faveur de la solidarité avec le systéme constitutionnel
établi. Si bien qu'en général, les milieux influencés par I’Eglise, sauf certains
colléges et certains cercles plutot limités, ne semblaient pas devoir servir de
lieu de culture pour I’idéologie nationaliste québécoise, du moins dans les
années qui précéderent la Révolution tranquille. Plus récemment encore, au
lendemain du deuxiéme conflit mondial, une séparation douloureuse s’était
faite entre les mouvements d’Action catholique spécialisée, étrangers aux
soucis nationalistes, et 1’ancienne Association catholique de la jeunesse
canadienne-frangaise, laquelle croyait toujours au mariage de plus en plus
difficile de la région, du national et du social.

Aussi eut-on I’impression que les milieux religieux québécois ne furent
guere touchés par les premicres manifestations, vers la fin des années 50, de
lanouvelle idéologie séparatiste. Cette idéologie apparaissait alors lointaine,
abstraite, synonyme de repliement, jalouse et étroite. Dans sa toute premicre
phase, elle ne fit pas trop d’adeptes dans les milieux religieux.

AveclaRévolution tranquille, une nouvelle dimension fit cependant son
apparition. Parmi les valeurs nouvelles que véhicule la Révolution
tranquille, il y a certes les idées de démocratie ouverte, de modernité, de
liberté et de justice. Mais il y a aussi une autre dimension capitale: c’est
affirmation de la société québécoise, du peuple québécois, de 1’Etat
québécois, de la culture québécoise, de I’homme québécois.

Le Québécois s’était défini jusque-la comme canadien frangais ou
comme Canadien de langue frangaise. Quand il parlait du Québec, ¢’était
pour définir une province canadienne. Quand il voulait parler de son pays,
il embrassait le pays canadien. Avec la Révolution tranquille, un changement
profond se produit. A travers 1’accent mis sur la création d’une société
québécoise forte, sur la nécessité d’un Etat québécois dynamique et d’une
culture créatrice pour servir et exprimer cette société, on sent émerger
rapidement une conscience proprement québécoise, une identité québécoise.

— 395 —



Le sentiment de former une communauté nationale se renforce et
s’affirme dan les esprits. La chanson, la littérature, les médias emboitent le
pas. Un peu partout, y compris dans le clergé et les communautés
religieuses, les jeunes sont emportés par le mouvement. Longtemps reconnus
comme des bastions du réalisme économique, les mouvements syndicaux se
laissent pénétrer a leur tour par la nouvelle pensée politique centrée sur le
Québec. L’ancienne hiérarchie des valeurs, qui accordait la primauté a la
dimension canadienne, est renversée. Désormais, 1’affirmation de 1’identité
québécoise semble prendre les devants dans notre échelle des valeurs
collective. Pour les partisans du souverainisme politique, c’est la,
évidemment, un progrés majeur: leur projet cesse d’étre ésotérique et
marginal, il prend racine désormais dans des ¢léments centraux de la
conscience collective. Pour les partisans du fédéralisme, 1’entrée en scéne de
la dimension québécoise sera une source de tensions aigu€s qui n’ont point
été résolues jusqu’a ce jour: certains refusent de reconnaitre cette dimension
québécoise, la jugeant incompatible avec la loyauté envers le projet ca-
nadien; d’autres 1’accueillent au contraire avec ferveur, croyant pouvoir et
devoir la concilier avec leur adhésion au projet politique canadien.

Quoi qu’il en soit de ces ramifications du néo-nationalisme québécois
dans I’alignement actuel des forces politiques, c’est I’attitude adoptée a son
endroit par I’Eglise entre 1960 et 1980 qui nous intéresse surtout. De
maniere générale, cette attitude me semble s’étre caractérisée par les traits
suivants:

1. les chefs religieux québécois ont accepté et affirmé sans arriére-pensée
la proposition voulant que les Québécois forment un peuple, une
communauté nationale. Ils n’ont point parlé de ma connaissance de
nation au sens fort du terme. IIs ont néanmoins affirmé sans réticence
I’existence d'un «peuple québécoisy;

2. en affirmant I’existence d'un «peuple québécois», les chefs religieux
québécois ont pris soin, a au moins deux reprises, soit au lendemain de
I’adoption de la loi 101 en 1977 et a la veille du Référendum sur
I’avenir constitutionnel en 1980, de préciser que si la majorité du peuple
québécois est francophone, il faut également tenir compte de la présence
au Québec «d’une importante communauté anglophone, de plusicurs
collectivités autochtones et d’autres groupes ethnoculturels, lesquels

— 396 —



font partie de la communauté québécoise et y ont des droits égaux». Ils
ont reconnu sans équivoque la réalité du peuple québécois, mais ils ont
insisté pour que tous les citoyens québécois soient considérés comme
faisant légitimement partie de ce peuple;

en matiere de politique linguistique, les chefs religieux du Québec ont
souscrit a I’objectif premier de la loi 101, qui «était de redresser
I’équilibre entre la majorité et la minorité et de faire du Québec une
société résolument frangaise». «Le groupe francophone, écrivaient-ils
en juin 1977, constitue la majorité de cette province. Il était devenu
largement évident qu’il fallait rétablir la justice en faveur de cette
majorité qui, a cause de diverses circonstances historiques, ne recevait
pas ce qui lui revenait de droit, par exemple la protection, la sécurité,
une participation économique correspondant a son nombre, la
reconnaissance et la promotion des valeurs culturelles de sa langue,
etc... » (La Charte de la langue frangaise, déclaration des évéques du
Québec, 27 juin 1977). Dans la méme déclaration, les évéques du
Québec constataient que la loi 101 «modifie la proportion antérieure
existant entre les droits de la majorité et ceux de la minorité». Mais au
lieu de condamner ce changement, ils en tiraient la conclusion suivante
: «...(laLoi 101) rétablit a leur vraie place les droits de chacun. Aussi,
I’Etat en augmentant les droits de la majorité et en limitant dans une
certaine mesure ceux de la majorité, a-t-il accompli une action juste»

(Ib.);

en reconnaissant 1’existence d’un peuple québécois, les chefs religieux
ont reconnu sans ambiguité son «droit a 1’autodétermination». Voici a
cet égard un extrait ¢loquent du message pastoral que publiaient le 15
aolt 1979 les évéques du Québec:

la Province de Québec est, par I’acte de I’ Amérique du Nord
Britannique, membre de la Confédération Canadienne depuis
1867. Dans ce cadre, le peuple québécois conserve son droit a
disposer de lui-méme et a revoir ou remettre en question, s’il
le veut, les liens qui ’unissent a ses partenaires. Parlant de la
vie politique au Québec les évéques canadiens, en 1972,
rappelaient le principe évoqué au Synode tenu @ Rome 1’année
précédente: «que les peuples ne soient pas empéchés de se

— 397 —



développer selon leurs propres caractéristiques culturelles, (...)
et que, dans la collaboration mutuelle, chaque peuple puisse
étre lui-méme le propre artisan de son progrés économique et
socialy». (Ottawa, Conférence Catholique canadienne, 21 avril
1972). En ce sens, poursuivaient les évéques québécois, il est
normal que le peuple québécois cherche a déterminer par
lui-méme ce qu’il veut étre dans I’avenir et comment il veut
vivre dans la communauté des peuples, tout particuliérement
avec ses partenaires actuels de la Confédération Canadienne.
Le mot «autodétermination» désigne justement cette action de
désigner par soi-méme ce que I’on veut faire de soi-méme. Le
Québécois peut décider, par autodétermination, d’accepter le
cadre fédéral actuel ou un autre, de se proclamer souverain,
d’entrer en association ou en confédération avec d’autres.
L’autodétermination n’est pas un statut constitutionnel, mais
la liberté de décider sans contrainte du statut qu’on veut se
donner. (Le peuple québécois et son avenir politique 15 aotit
1979);

entre les diverses options offertes au peuple québécois, les chefs
religieux se sont gardés de prendre position. «Nous ne chercherons pas,
écrivaient-ils le 15 aolt 1979, a imposer I'un ou 1’autre des choix
politiques qui s’offrent & nous comme aux autres citoyens». Ils ont tenu
parole. Se bornant dans leurs interventions a prévenir les partisans de
I’une ou I’autre option constitutionnelle contre certains excés de langage
ou de z¢le, les évéques québécois ont évité de prendre parti pour 1’une
ou ’autre des options en présence. Ils ont par contre ajouté a leur
position générale deux précisions qui ne manquent point d’importance:
a) ils ont pris soin de souligner que le cas du Québec ne saurait étre
littéralement assimilé a celui des peuples qui sont entrés tout a fait
librement dans des structures de collaboration internationales ou
multi-nationales. Voici a cet égard un extrait éloquent de leur message
du 15 aotit 1979:

leur situation n’est plus la méme lorsqu’il s’agit de I’union de
deux ou plusieurs peuples au sein d’un méme pays et sous un
gouvernement doté de vrais pouvoirs. Cette union est
habituellement choisie de fagon libre. Mais il peut arriver
qu’elle ait été dictée par des facteurs étrangers a la volonté
d’une partie au moins des partenaires. Naguere, les conquétes,

— 398 —



I’ancienne présence coloniale, les conditions politiques ou
économiques d’une époque ou [Dinitiative de chefs non
mandatés ont parfois placé sous une méme autorité politique
les peuples qui ont ainsi perdu, sans 1’avoir librement choisi,
une partie importante de leur souveraineté. Qu’ils soient réunis
par un libre choix ou par I’histoire, les peuples qui forment une
unité politique doivent toujours étre disposés a définir ou
re-définir, a négocier ou re-négocier, les termes de leur
cohabitation, sans quoi il faudrait constater qu’ils auraient
perdu en s’unissant, leur dignité de peuples. (Le peuple
québécois et son avenir politique, 15 aotit 1979);

b) les évéques du Québec, en affirmant le droit du Québec a des
négociations libres concernant son futur statut, ont également ajouté que
le Québec pourrait a juste titre insister pour que sa personnalité
collective soit reconnue a I’occasion de telles négociations. Voici ce
qu’ils écrivaient a ce sujet le 15 aott 1979: «dans le cas canadien, les
Québécois peuvent légitimement réclamer, dans leurs relations avec les
autres, qu’on les considére comme des partenaires ayant des pleins
droits d’un peupley.

J’ajoute & ceci une note personnelle. A titre de Président des Forces du
«NON» lors de la campagne référendaire, j’avais hate de connaitre ce que
diraient a ce sujet les chefs religieux. Autant j’avais ét€é mis en appétit par
leur déclaration du 15 aolt 1979 sur «le peuple québécois et son avenir
politique», autant je fus décu par le caractére détaché et plutot abstrait de la
nouvelle intervention que les évéques firent dans le débat en janvier 1980.
A mon sens, cette nouvelle intervention n’ajoutait rien a ce qu’ils avaient
déja dit le 15 aolt 1979. Elle n’eut d’ailleurs que trés peu d’impact sur
I’orientation du débat. On me permettra a ce sujet un bref rappel. Méme si
je connaissais personnellement la majorité d’entre eux, il ne me vint jamais
a I’esprit, pendant toute cette période, d’aller tenter de vendre les mérites de
mon option aupres de I’un ou I’autre des évéques du Québec. Aucun d’entre
eux ne me fit & quelque moment le moindre signe indiquant que je pourrais
compter sur son appui. Dans cette distance que nous conservions de part et
d’autre, il y avait bien davantage que la crainte d’étre vu en compagnie de
l’autre. Il y avait surtout la conscience profonde qu’avait chacun de
fonctionner a un niveau radicalement différent de responsabilité tout en

— 399 —



aimant le méme peuple d’un amour égal et tout en nourrissant 1’un envers
I’autre des sentiments personnels de bienveillance, voire d’amitié.

CONCLUSION

Dans le mouvement général de contestation et de remise en question qui
caractérisa les débuts de la Révolution tranquille, I’Eglise et les institutions
qui 1”incarnaient dans I’esprit des Québécois furent, avec Maurice Duplessis
et I’Union nationale, la cible favorite des critiques.

La ou l'on décelait des failles ou des faiblesses, on en imputait
volontiers la responsabilité a I’Eglise. La ou I'on prétendait faire oeuvre
moderne, on excluait volontiers toute présence de I’Eglise. Tandis que cette
remise en question de son role social éclatait de partout, des germes
d’érosion étaient déja a I’oeuvre au sein méme de I’Eglise. Méme si
I’évolution politique, sociale et culturelle du Québec ne I’y avait point
astreinte, I’Eglise, en raison de I’affaiblissement qui la rongeait déja de
I’intérieur, aurait été tenue de réduire singuliérement son rdle dans plusieurs
secteurs de la vie collective.

Aux prises avec des ferments puissants qui, autant de 1’extérieur que de
I’intérieur, exigeaient une révision radicale de sa présence au milieu du
peuple québécois, I’Eglise québécoise s est tirée de 1’épreuve, non sans perte
cela va de soi, mais avec honneur, dignité et sincérité.

L’Eglise québécoise d’aprés la Révolution tranquille n’a plus le
panache qu’elle avait naguére. Son clergé et ses religieux se font plus rares
et plus agés qu’autrefois. A tous les niveaux, les défections ont été
nombreuses. Les oeuvres de I’Eglise sont plus modestes, moins nombreuses
et plus pauvres. Ses ressources financiéres sont plus limitées. Ses
rassemblements dominicaux sont moins fréquentés. Plusieurs de ses
anciennes publications se sont éteintes 1’une apres 1’autre. La voix de ses
chefs intervient plus rarement. Quand elle le fait, elle passe parfois
inapercue. Ou encore, clle se heurte a des réactions empreintes
d’incompréhension. Sur la plupart des sujets, il est plus difficile a I'Eglise
de parler avec unité.

Mais on doit constater que I’Eglise d’ici a assumé dans un esprit humble
et constructif le virage que lui imposait la Révolution tranquille. Au lieu de

— 400 —



s’arcbouter dans des souvenirs stériles et nostalgiques, les hommes et les
femmes qui dirigent I’Eglise du Québec se sont mis le plus souvent en état
de recherche. Ils se sont mis a I’écoute de leurs contemporains. Au lieu de
s’y opposer, ils ont cherché a comprendre et a assumer les nouveaux projets
de société que cherche a se donner le peuple québécois. Parmi les voix qui
se font entendre dans le Québec d’aujourd'hui, celle de I’Eglise a été parmi
les plus accueillantes et les plus fraternelles a 1’endroit des pauvres, des
faibles, des défavorisés. Le passage d’un régime de chrétienté a un style de
société ou cohabitent la foi et I’incroyance s’est fait au Québec dans un
climat exempt d’esprit de croisade et de guerre de religion. On le doit en
grande partie & 1’esprit positif dans lequel I’Eglise a accueilli le changement.

Dans son célebre sermon intitulé «A Form of the Infidelity of the Day»,
Newman constate la montée de I’incroyance et de 1’immoralité¢ dans
I’Angleterre et I'Europe de son temps. Il prédit que I’incroyance et
I’immoralité seront 1a jusqu’a la fin du monde et que I’on devra se préparer
a des manifestations encore plus audacieuses et astucieuses de ces deux
phénomenes.

Loin de s’en troubler, Newman au contraire se réjouit presque du
changement de contexte historique qu’il entrevoit déja des le milieu du siécle
dernier. Dans les périodes de chrétienté, écrit-il, le catholicisme était la seule
religion reconnue; 1’incroyance devait en conséquence s’infiltrer dans les
esprits sous le langage et le revétement de la foi. A 1’époque moderne, au
contraire, I’incroyance s’affiche ouvertement et s’ affirme contre la foi a partir
de positions qui sont les siennes; elle oblige en conséquence les croyants a
lui faire face directement, a la lumiére du jour. «Je préfére, poursuit
Newman, vivre dans un dge ou la lutte pour la foi doit se faire en plein jour,
non dans la pénombre. Et je pense que I’on y gagne a étre frappé par la lance
d’un adversaire plutét que par le poignard d’un ami... Si I’on voulait
m’obliger a choisir entre une situation ou je devrais transiger avec
I’incroyance & 1’état ouvert ou avec I’incroyance a 1’état caché, j’inclinerais
personnellement en faveur de la premiére situation... Je le répcte, je
préférerais combattre I’incroyance sous la forme qu’on lui connait au XI1X¢
siécle, plutot que sous les formes qu’elle revétait au XII° et XIII° sieclex.

Ces propos valent pour I’Eglise d’ici. Ils semblent avoir été acceptés
d’elle dans une grande mesure. L’Eglise d’ici a compris depuis déja
plusieurs années que la société québécoise ne pouvait plus fonctionner a la
maniére d’un monolithe et qu’il ne servirait a rien aux chefs religieux de se
reposer un peu partout sur des étiquettes catholiques n’ayant point de
contenu réel. L’Eglise du Québec mise de plus en plus son avenir sur

— 401 —



I’approfondissement d’elle-méme, le respect de la liberté de chacun et le
service résolu des humbles et les faibles. Son style d’action a commencé a
s’ajuster en conséquence. C’est dans cette triple voie qu’a la lumiere de
I’expérience des vingt derniéres années, semblent résider pour elle les
meilleures perspectives d’avenir au milieu du peuple québécois.

Claude RYAN
Député a | Assemblée

nationale du Québec.

— 402 —



	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22

