S.C.H.E.C., Sessions d’étude, 50 (1983), 255-279

Le sentiment religieux en Nouvelle-France
au XVII* siecle

Dans I’histoire des missions du XVII® siécle, trois ou quatre contrées
semblent avoir été particuliérement fécondes en fruits de sainteté, sinon en
résultats spectaculaires: le Japon, le Tonkin, le Canada, les Guaranis '. Mais
ce n’est pas sous 1’aspect missionnaire que nous avons a envisager ici le cas
de la Nouvelle-France, puisqu’un atelier est consacré a 1’Histoire des
missions, mais sous 1’angle de I’histoire de la spiritualité. Le titre choisi
pour cette communication est commode en ce qu’il se référe a ’ouvrage
d’Henri Bremond, mais il préte aussi a confusion — outre son relent
moderniste et anti-dogmatique —, car, dans le cas de la Nouvelle-France, son
expression n’est pas seulement littéraire.

Le Canada a souvent fait peur aux Francais de France; on menagait les
petits enfants de les y envoyer, afin d’obtenir de leur part un peu de sagesse;
mais les ames généreuses s’y sentaient attirées en grand nombre, comme en
un lieu d’héroisme et de sainteté, et son influence a été hors de proportion
avec l’importance réelle de la mission, car, en réalité, les ouvriers
apostoliques ont été limités en nombre; le plus petit diocése de France,
I'évéché le plus crotté, avait un clergé infiniment plus nombreux et un réseau
de monastéres autrement fourni.

Ce qui fait du Canada une réalité a part, une réalisation exceptionnelle
de la Réforme catholique frangaise, c’est la qualité spirituelle des hommes
et des femmes qui se sont consacrés a la mission. L’historien de la
spiritualité se doit d’en prendre acte, méme s’il ne souscrit pas a la
présentation des origines, telle qu’elle sest élaborée au cours du XIX° siécle,
sur le mode a la fois épique et mythique. On reste confondu devant la densité
des personnalités exceptionnelles — dans ’ordre de la sainteté — qui ont
oeuvré en Nouvelle-France au cours des premieres générations. Le nombre
des canonisés et béatifiés n’est pas, a lui seul, un critére absolu: car la
procédure favorise les martyrs et I’Eglise canadienne, aujourd’hui
numériquement importante, a beaucoup travaillé pour faire avancer ses

! Voir S. Delacroix, Histoire des Missions catholiques, t. 1. Les Missions

modernes, Paris, 1957 (ouvrage collectif).

— 255 —



causes; mais le Canada des origines compte a lui seul un bon quart ou un
tiers méme des saints et bienheureux de I’Eglise de France au X VII® siécle.
Il y a actuellement vingt saints frangais déja canonisés pour ce siécle: huit
ont vécu au Canada; il y a treize béatifiés dont deux ont vécu au Canada,
auxquels il faut ajouter Kateri qui n’est pas frangaise évidemment; parmi les
vingt-deux causes de béatification actuellement en cours a Rome, deux
appartiennent au Canada et deux autres lui sont étroitement liées (Marie de
la Ferre et Jérome Le Royer de la Dauversiére). Bien entendu, la sainteté ne
se limite pas a celle que I’Eglise a sanctionnée a la suite d’un procés ou que
I’on voudrait faire reconnaitre par elle; c’est cependant une indication
positive qu’il serait vain de prétendre remplacer. L’historien, quelle que soit
son appartenance, ne peut qu’en étre impressionné; ce n’est pas la 1’effet
d’une simple coincidence. Le nombre des causes introduites en Cour de
Rome pour I’Espagne est sensiblement plus élevé que pour la France, et
I’Italie est encore plus favorisée numériquement, avec une admirable
constance jusqu’au milieu du XVIII® siécle: mais le rapport
mission-métropole, pour utiliser des termes plus modernes, favorise
certainement le Canada et en fait, sous cet angle particulier, une contrée
exceptionnelle 2.

La sainteté canadienne refléte évidemment celle du pays qui lui a envoyé
ses missionnaires, et le cadre spirituel en est extraordinairement varié *; le
bloc formé par les martyrs jésuites présente sans doute une unité beaucoup
plus cohérente a I’intérieur du groupe des saints de la Nouvelle-France, mais
par ailleurs on retrouve au Canada toutes sortes d’influences qui se croisent
et se mélent, bien que tous, sans exception, aient bénéficié plus ou moins des
mémes méthodes de formation spirituelle, celle des Exercices de saint
Ignace.

On lit par exemple dans les Constitutions et Réglements des Premiéres
Ursulines de Québec, de 1647:

2 Voir A. Rayez, «Marie de I’Incarnation et le climat spirituel de 1a Nouvelle-

France», dans Revue d’Histoire de I’ Amérique frangaise, t. XVI, 1962, p. 3-34; on
se reportera a la bibliographie de cette étude, trés complete pour les travaux parus
avant elle. On pourra aussi consulter 1’article «France» dans le Dictionnaire de
Spiritualite.

3 Voir. R. Darricau, «La sainteté en France (1590-1715)», dans Histoire et
Sainteté, 5 rencontre d 'Histoire religieuse, Angers-Fontevraud, 1981, Angers, 1982,
p. 65-94; les autres communications présentent également un grand-intérét dans la
perspective qui nous occupe.

— 256 —



Tant que faire ce poura, comme a esté ditailleurs, les exercices spirituels
se fairont une fois tous les ans par toutes les religieuses de la maison, en
sorte qu’ils puissent estre faits devant la fin de I’octave de la Pentecoste,
afin qu’en viron ce temps on puisse faire la solemnelle renovation des
voeux. Ces exercices se prendront ordinairement de ceux qui ont esté
composées par saint Ignace, fondateur de la Compagnie de Jésus, ou par
quelqu’un de ses religieux, a qui il a pieu & Dieu en communiquer le ler
esprit. *

Rien d’étonnant a cela, les Exercices qui ont été la matrice de la
Compagnie de Jésus, ont été en méme temps un instrument d’une grande
efficacité pour la réforme de 1’Eglise, et sont devenus en quelques décennies
un bien commun a tous; on ne saurait compter le nombre des hommes et des
femmes, des religicux et religieuses qui ont été remis par eux sur le chemin
de leur vocation ou qui lui ont dii leur fidélité °.

Mais les Exercices de saint Ignace sont essentiellement un livre
fonctionnel, décrivant et prescrivant une certaine maniére de procéder, et
proposant dans un ordre déterminé la progression d’une expérience
spirituelle; ¢’est un ouvrage vivant, sans cesse soumis a des relectures et a
des adaptations, afin de I’intégrer au contexte culturel d’une époque; le livre
a été interprété différemment, sans pour autant étre trahi. Rien de plus
révélateur, a cet égard, qu’un des manuscrits conservé par les Ursulines de
Québec, un recueil de Retraites, constitué probablement en 1650. On y
trouve six éléments, tous inspirés et dérivés des Exercices de saint Ignace,
et utilisés par les religieuses pour leurs temps de récollection: les huit jours
avant la véture, les exercices pour la profession ou pour sa rénovation, les
retraites annuelles; le 6° élément propose un abrégé des Exercices de saint
Ignace en trois journées et neuf méditations °.

On peut y voir, semble-t-il, une oeuvre collective dont une partie serait
du Pére Jérome Lalemant, une autre, peut-étre, de Mére Marie de
Saint-Joseph, une autre enfin du, Pére Ragueneau; dont un recueil écrit au

* Constitutions et Réglements des premiéres Ursulines de Québec, 1647, éd.

G. Lapointe, Québec, 1974 (multigraphiée), p. 142.
> Saint Ignace de Loyola, Exercices spirituels, Texte définitif (1548), trad.
et commentés par J.-Cl. Guy, Paris, 1982. Introduction.
5 G-M. Oury, «Le recueil des Retraites des Ursulines de Québec », dans

Eglise et Théologie, t. 9, 1978, p. 271-89.

— 257 —



Canada, pour des religieuses canadiennes, dans la grande lignée des
Exercices.

Les deux autres courants majeurs s’originent a saint Frangois de Sales
d’une part, a Bérulle, via Condren et M. Olier de 1’autre; il ne faut pas
négliger non plus I’influence trés réelle de Berniéres, moins importante que
les précédentes, mais profonde également, et celle de saint Pierre Fourier,
limitée, elle, a Marguerite Bourgeoys et a son groupe de filles, ou elle ne
joue pas isolément, mais en conjonction avec celle de M. Olier. On a donc
ainsi cinq sources majeures qui rendent compte de la spiritualité vécue en
Nouvelle-France au X VII° siécle, mais chacune d’elles ne se laisse pas isoler
et a déja conflué avec d’autres avant d’atteindre la mission du Canada. Le
cas de Marie de I’Incarnation se situe & part, du fait de sa richesse et de son
originalité propres, et nul ne saurait nier qu’elle ait exercé elle-méme une in-
fluence profonde, non seulement sur les Ursulines de Québec, mais aussi sur
les missionnaires eux-mémes et sur les laiques qui I’ont beaucoup consultée.

Mise a part Marie de 1’Incarnation, et a8 un moindre titre Catherine de
Saint-Augustin, on ne peut parler a propos de la Nouvelle-France d’une
floraison mystique, d’autant que les plus fondamentales des expériences de
Marie de I’Incarnation se situent a une époque antéricure a son arrivée a
Québec (1639); mais le Canada doit beaucoup aux mystiques, et nombre
d’entre eux n’y sont jamais venus: Le Royer de la Dauversiére, Olier, Marie
Rousseau, Jean de Berniéres, Gaston de Renty.

Certains historiens sont portés a négliger systématiquement leur
importance; ce n’est pas de bonne méthode. Méme si 1’on se refuse a les
considérer autrement que comme des croyants exaltés qui prennent leurs
phantasmes pour des manifestations divines et agissent en conséquence, leur
action doit étre expliquée par leurs «inspirations», sous peine de ne pas étre
comprise; I’expérience mystique rentre ainsi par ce biais dans la matiére
historique, a titre de cause, et de cause d’une efficience tout a fait
exceptionnelle en 1’espéce.

En fait, pour nous, le mystique est un chrétien qui entend agir sous la
motion de Dieu plutot que de sa propre initiative et qui, dans ce but, se veut
sans cesse attentif aux signes par lesquels se manifeste a lui cette volonté
divine. Mais il n’est pas dépourvu de critique et nécessairement victime de
ses illusions; il a appris a se défier de ses propres lumiéres, de son moi, de
sa volonté, de ses désirs inavoués, de ses attraits, de son tempérament. Le
mystique s’est soumis lui-méme a une ascese exigeante qui 1’a libéré de
lui-méme et de ses propres réves, et il se fait toujours contrdler

— 258 —



soigneusement par un «directeur» qui n’a aucun intérét a se mettre a la
remorque d’illusions, et est parfois tenté d’exces de sévérité et d’incrédulité
systématique.

Une illumination intérieure, — qu'elle se présente sous forme de vision,
de révélation, de songe méme —, est souvent a I’origine de ce que le mystique
réalise; mais elle est auparavant contrdolée par un tiers indépendant, soumise
a un examen impitoyable destiné a éliminer tout ce qui serait illusion; les
conseillers spirituels ne prennent au sérieux une illumination que si le
bénéficiaire a fourni la preuve répétée de son authentique sainteté, par une
vie pleinement conforme a 1’idéal évangélique, et donc exempte de
compromissions avec I’égoisme et 1’orgueil, sources habituelles des illusions
5

Sans doute, ce schéma est-il trop parfait pour avoir toujours été réalis¢;
un directeur prévenu en faveur de la mystique peut étre un juge insuffisant,
et I’on peut penser que le Pére Ragueneau, par exemple, a péché parfois par
exces de crédulité; mais le contrdle est habituellement trés séricux.

Le jugement d’une mystique, Marie de I’Incarnation, sur une autre
mystique, Catherine de Saint-Augustin, montre clairement sur quels critéres
on opére le discernement, et avec quelle sévérité ont été passées au crible les
«illuminations spirituellesy;

De vous dire mon sentiment sur des matieres si extraordinaires, je ne le
puis, et je vous supplie de m’en dispenser, voyant que des personnes de
science et de vertu y suspendent leur jugement et demeure dans le doute,
n’osant se fier a des visions extraordinaires de cette qualité. Le Pére
Ragueneau y est savant et la tient pour bienheureuse, parce qu’elle a
toujours ¢ét¢ fideéle dans ses devoirs et qu’elle n'a jamais cédé au démon
sur lequel elle a toujours été victorieuse. J estime que cette fidélité dans
ses obligations et dans ses combats la rendent grande dans le ciel et je
m’y appuie plus volontiers que sur les visions que j’en entends dire. ®

7 VoirL. Cognet, Histoire de la Spiritualité chrétienne, sous la direction de

L. Bouyer, t. Ill, Paris, 1965; L. Bouyer, Introduction a la vie spirituelle, Paris,
1960, p. 287-308; L. Gardet et O. Lacombe, L ’expérience du Soi, Etude de mystique
comparée, Paris, 1981; voir surtout introduction et p. 371-83.

8

p. 887.

Marie de I’Incarnation, Correspondance, éd. G.-M. Oury, Solesmes, 1981,

— 259 —



Les sciences relevant de la psychologie ont fait des progrés depuis le
XVII° siécle, mais celles que 1’on possédait alors, jointes au discernement
spirituel qui les transcende, ont été mises en oeuvre avec le plus grand
scrupule dans la plupart des cas. On ne peut arguer, en tout cas, d’un
mangque d’esprit critique.

Le groupe des martyrs canadiens et plusieurs de leurs fréres jésuites sont
redevables: en partie de leur formation spirituelle au Pére Louis Lallemant;
le Pére Paul Le Jeune a fait son troisiéme an sous sa direction; d’autres ont
été ses novices, tels le Pére Antoine Daniel et le Pére Isaac Jogues; le Pére
Jean de Brébeuf semble 1’avoir eu comme directeur spirituel. Les disciples
les plus proches du Pére Louis Lallemant ont été ¢galement en relation
étroite avec les «Canadiensy; le Pére Garnier a bien connu le Pére Rigoleuc;
le Pére Chastelain a été frére de noviciat des Péres Huby et Maunoir, de
sorte que les échanges ont été profonds et permanents °.

Bremond n’hésitait pas a faire entrer Louis Lallemant dans le groupe
des Jésuites mystiques, au méme titre le Pére Surin, le Pére Guilloré et le
Pére Saint-Jure, ce dernier ayant été en relation trés intime avec le groupe
des fondateurs de Montréal. Dans [’Histoire littéraire du sentiment
religieux, en effet, il a cru discerner deux Ecoles a I’intérieur de la
Compagnie de Jésus en France, ’une officielle ou quasi-officielle qui donne
la préférence a I’ascése; 1’autre, en marge, demandant a 1’effort personnel un
seul exercice, mais trés exigeant, «la garde du coeur», dont le but est de
supprimer les obstacles humains a I’action divine '’; tandis que le Pére Aloys
Pottier, dans les trois volumes de son Essai de théologie mystique comparée
sur le Pere Louis Lallemant et ses disciples soutenait qu’il n'y avait entre les
spirituels jésuites du XVII® siécle que des «nuances insignifiantes» ''. En
fait, le Pére Louis Lallemant n’est connu qu’a travers des notes d’auditeurs;
son mysticisme est au confluent de nombreuses influences: celle du Pere
Balthazar Alvarez certainement, a 1’intérieur de la tradition ignatienne; celle

®  Voir. R. Rigault et G. Goyau, Martyrs de la Nouvelle-France, Extraits des

Relations et Lettres des Missionnaires Jésuites, Paris, 1925; R. Rouquette, Textes des
martyrs de la Nouvelle-France, Paris, 1947; F. Roustang, Jésuites de la
Nouvelle-France, Textes choisis et présentés, Paris, 1960.

19 Voir E. Goidrot, Henri Bremond, Histoire du Sentiment religieux, Genése
et stratégie d’une entreprise littéraire, Paris (1982); H. Bremond parle du Pere
Lallemant au tome III, Paris, 1920, p. 64 ss.

"' Voir A. Pottier, Le Pére Louis Lallemant et les grands spirituels de son

temps, Paris, 1927-1929.

— 260 —



de sainteThérese, et peut-étre celle de Benoit de Canfeld qui a marqué
presque toute la génération de Bérulle; il a subi fortement 1’influence des
rhéno-flamand, certainement a travers Harphius. En ce qui lui revient cer-
tainement, il a insisté sur 1’abandon a la direction intérieure de I’Esprit-
Saint, premier guide de I’ame, et sur I’'importance de la contemplation. Il ne
reprend aucun des thémes centraux de Bérulle, contrairement & ce que
pensait Bremond; mais il est exact que son mysticisme a inquiété le Pére
Général; le Pere Mutius Vitelleschi lui reprochait dans une lettre du 9 avril
1629 d’étre «tout mystique et de vouloir conduire tout le monde a une
dévotion extraordinaire»; et I’on a mis un terme a son mandat d’instructeur
du troisiéme an; mais son influence demeura grande dans la Compagnie '%;
le bérullisme que I’on reléve dans la tradition issue de lui vient de ses
disciples, tant les formules de Bérulle étaient devenues d’usage commun
parmi les spirituels.

Le Jésuite de la mission canadienne le plus marquant par la mystique
semble le Pere Isaac Jogues; il y était prédisposé par sa grande sensibilité:
ses graces mystiques prennent la forme de réves prémonitoires; il y a chez
lui, avec I’héroisme, quelque chose de profondément humain qui le rend tres
proche de tous: son affection, ses appréhensions; quand il va de la gloire de
Dieu, il fait litiére de ses craintes; il apaise 1’affolement de son coeur et il fait
montre d’une extraordinaire force d'ame: «Je serai heureux si Notre Seigneur
voulait achever le sacrifice ou il I’a commencé et que ce peu de sang que j’ai
répandu en cette terre fiit comme les arrhes de celui que je lui donnerai de
toutes les veines de mon corps et de mon coeur»

Le Pére de Brébeuf est aussi un mystique, mais plus serein, plus
optimiste; son dme plane au-dessus des troubles, des causes d’inquiétude et
d’anxiété, pourtant si nombreuses; il ignore I’impatience et la colére, comme
s’il était déja affranchi des passions communes, et la joie de la Résurrection
se manifeste déja dans les souffrances de la vie quotidienne; il vit dans la
confiance et dans la joie; mais au-dessous, I’on devine les tentations de saint
Antoine, qui I’ont plongé dans une humilité profonde; il est convaincu de sa
nullité, malgré ses dons exceptionnels, il se croit inapte a la tache a laquelle
Dieu I’a appelé; toute son application et son désir sont de disparaitre, et la

2 Voir La Doctrine spirituelle du Pére Louis Lallemant, éd. préparée par

G.-M. Bertrand, Montréal-Paris, 1959; Louis Lallemant, Doctrine spirituelle,
Introduction et notes de F. Courel, Paris, 1958.

13" Lettre 4 un Jésuite, septembre 1646, dans Roustang, Jésuites, p. 271.

— 261 —



nostalgie du paradis le travaille: «Je sens en moi une grande aversion de
toutes les choses créées qu’il faudra quitter a la mort» '

En mai 1630, il a promis de servir et a scellé dans son sang la cédule;
puis il a fait le voeu de ne pas se dérober au martyre en 1637 et a prononcé
le voeu du plus parfait en 1645.

Un premier temps de son expérience mystique a été marqué par des
visions démoniaques, incitant a I’infidélité et a I’apostasie; puis apres 1640,
celles-ci ont fait place a des visions de lumiere et de gloire a travers la
souffrance: la Croix, la Vierge des Douleurs, la Crucifi¢ 1épreux lui donnant
de partager son fardeau.

Saint Charles Garnier connait sainte Lidwine dont il parle a son frére
dans une lettre du 30 avril 1637 '%; il sait la dignité de I’état de victime pour
les pécheurs '®; il laisse cependant peu deviner a travers ses écrits 1’aspect
contemplatif de sa vie spirituelle et son chemin semble avoir été assez
sombre. Il avait grande confiance en Marie de I’Incarnation. Saint-Gabriel
Lallemant, lui, avait sollicité la grace d’étre envoyé en mission malgré son
peu de santé, afin d’y souffrir, dit-il au Christ, «pour le salut des dmes que
vous estimez votres, qui ont colité votre sang, que vous avez aimées jusqu’a
la mort... ».

Le désir si vifde la mission s’est évanoui en arrivant en NouvelleFrance
pour le Pére Noél Chabanel; tout lui est devenu extrémement pénible et il a
eu la tentation continuelle de demander son rappel en France jusqu’a ce qu’il
ait prononcé en 1647 le voeu de stabilité dans les missions.

Mais il n’y a pas que les martyrs chez les Jésuites, et tous en avaient
plus ou moins le désir. Le Pere Paul Le Jeune s’est laissé désigner pour la
Nouvelle-France, sans rien demander, mais il était prét a tout ce que Dieu
voulait de lui: «Ecce me, me voila tout entier entre les mains (de mon
provincial) et pour le Canada, et pour la France, et pour tout le monde ad
majorem Dei gloriam. Je me vois si faible a tout, et Dieu si puissant pour
tout, qu’il me semble qu’il n’y a plus rien a désirer si a refuir» "7, libre et
joyeux, disponible pour le service de Dieu, comme Dieu voudra. En fin de
la Relation de 1635, il a laissé par écrit « Divers sentimens et Avis des

« Manuscrits autobiographiques », dans Roustang, Jésuites, p. 128.
Roustang, Jésuites, p. 294.

6 Lettre du 31 mars 1636, ibid., p. 289.

Roustang, Jésuites, p. 42.

— 262 —



Péres qui sont en la nouvelle France» '*. Marie de I’ Incarnation semble avoir
médité ce texte dans lequel on trouve plusieurs des expressions dont elle
usera; 1’un et I’autre se retrouvaient dans 1I’importance donné au sang du
Christ.

L’amour de la Nouvelle-France a été I’inspiratrice de la vie du Pére
Massé, premier ouvrier de la mission en Acadie, qui, selon Marie de
I’Incarnation, a été «tout sainte»:

Si Jacob a servi quatorze ans pour Rachel, a combien plus forte raison
dois-je servir mon cher Maitre deux fois sept ans pour la Nouvelle
France, mon cher Canada, embelli d’une grande variété de croix tres
aimables et trés adorables? Un si grand bien, un si grand emploi, une
vocation si sublime, en un mot le Canada et ses délices qui sont la croix,

. . o N 19
ne se peuvent obtenir que par des dispositions conformes a la croix.

Les témoignages d’une vie mystique authentique abondent parmi les
Jésuites de la mission. Le Pére Chastellain, confident de Marie de
I’Incarnation, a composé en Huronie durant les longs mois d’hivernage une
série de Méditations sur la vie de Notre Seigneur: I’ Affectus amantis Jesum
Christum, qui dénotent un sens aigu des perspectives apostoliques de toute
vie chrétienne et de I’appel universel au salut; et I’on peut en rapprocher telle
ou telle formule des écrits de Marie de I’Incarnation «Que ton Esprit
devienne double en moi, humain et divin, intérieur et extérieur» 2. Il sait ce
qu’est, pratiquement, la contemplation dans 1’action. Et sa dévotion a
I’Eucharistie a pris des formes touchantes et enfantines: si le sommeil le
terrassait dans la journée en Huronie, il allait faire un petit somme devant le
Saint-Sacrement, «non sans un grand sentiment de piété... et tandis qu’il
dormait, (il goudtait) parfois des délices célestesy.

Le Pére Chaumonot avait appris I’humilité d’une enfance boheme et
aventureuse, et celle-ci 1’avait conduit a une voie d’enfance spirituelle,
remplie de foi, de confiance en Dieu, de simplicité de coeur.

Marie de I’Incarnation a beaucoup apprécié la direction du Pére Jérome
Lalemant dont la langue fourmille d’archaismes savoureux; il avait le sens

8 Ibid., p. 72-82.

' Notes spirituelles, dans Roustang, Jésuites, p. 91.

20 Roustang, Jésuites, p. 158.

— 263 —



du concret, de I’image parlante. Si I’attribution des trois premiéres Retraites
du recueil des Ursulines doit étre retenue, il semble avoir aimé
particuliérement les thémes de la mort au vieil homme, de I’Imitation du
Christ dans tous les états de sa vie, du mérite et de I’efficience de son Sang,
de I’Eucharistie; la premiére Retraite se développe autour d’une théologie de
I’image de Dieu, défigurée par le péché, rétablie par la conformité avec
Celui qui est I’Image méme, le Verbe de Dieu incarné; il faut, aprés avoir
dépouillé tout ce qui reléve du vieil homme se revétir de I’humilité de coeur
de Jésus-Christ, de sa pauvreté, de sa charité, de sa miséricorde, de sa
douceur et de sa mansuétude, de sa mortification, de sa ferveur et dévotion,
de sa prudence et de sa discrétion. La profession est une mort, par la triple
immolation des voeux, d’ou Dieu fait jaillir la grace, de la double source du
Verbe Incarné et I’Esprit-Saint; I’ame doit désormais se conformer aux Etats
du Verbe, spécialement a sa vie obscure et cachée au ventre de sa Mére, et
a sa vie conversante. On reconnait 1a des thémes a saveur bérullienne; mais
la perspective de I’auteur reste ascétique et volontariste *'21.

Le Pére Paul Ragueneau est I'un des Jésuites du Canada que ’on
connait le mieux par ses écrits, car il s’est fait le collecteur de textes
spirituels et sa correspondance est riche. Il eut le Pére Louis Lallemant
comme préfet des études en 1633, puis comme recteur en 1634-1635. Si la
troisieme série des Retraites des Ursulines lui revient, il faut y voir
I’expression de sa fidélité extréme et de son recours direct a la tradition
ignatienne des Exercices; les auteurs qu’il recommande sont Rodriguez,
Stella, mais aussi le Pére Saint-Jure, grand ami et directeur du baron de
Renty et de Jeanne Mance, un Jésuite mystique qui n’a cessé de précher
I’abandon a la divine Providence et a la conduite de 1’Esprit de Dieu. De
méme le Pére Ragueneau se montre-t-il trés attentif a cette conduite,
recommandant bien de n’en pas entraver l’action par des initiatives
personnelles. La source de la participation aux souffrances rédemptrices du
Christ a son lieu privilégié dans la célébration de la Messe. S’il fallait
attribuer cette partie au Pere Le Mercier, on constaterait une fois de plus les
convergences. Les Jésuites du Canada ont beaucoup regardé du c6té de leurs
fréres de France qui proposaient un enseignement résolument mystique, tout
en demeurant essentiellement fidele a la tradition ignatienne. Le Pére
Ragueneau met au service de celle-ci son bon sens, son expérience, sa
connaissance des ames, son souci de s’adapter a la disposition et a la
situation particuliere de chacun. Avec force, mais dans la paix et la

2 G-M. Oury, « Le recueil des Retraites », p. 276 s.

— 264 —



tranquillité, il propose toujours aux ames le motif déterminant de I’amour de
Dieu; son style méme a quelque chose qui rappelle I’Imitation de
Jésus-Christ .

Marie de I’Incarnation a laissé sur les Jésuites de la Mission du Canada
des jugements qui sont une reconnaissance trés explicite de leur sainteté; on
pourrait aisément multiplier les citations et constituer un florilege. Elle
savait ce qu’elle disait. Il n’y a pas a se méfier ici du parti-pris des gens de
dévotion de ne dire que le bien et de relever le positif partout ou ils le
rencontrent, en passant sous silence des lacunes trop évidentes. Marie de
I’Incarnation est un juge suffisamment averti pour que I’on ne se méprenne
pas sur sa pensée, et tel jugement parfois sévére, mais toujours nuancé et
pesé, ne permet pas de recuser ceux qui sont tout de louange; ces derniers
abondent sous sa plume, dés qu’il est question des missionnaires: «Tous les
Péres de la Compagnie se rendent admirables par leurs actions héroiques: ils
ne craignent ni vie ni mort, se jetant par un saint aveuglement dans la
barbarie la plus féroce» . Et elle se faiche quand on se permet de critiquer
leur emprise sur la colonie.

La physionomie de Marie de I’Incarnation domine de trés haut [’univers
spirituel canadien du milieu du XVII® siécle, comme elle occupe une place
trés éminente parmi les mystiques frangais de son siécle **. Depuis que s’est
dessinée sa vocation canadienne en 1634-1635, elle est sous la direction de
Jésuites et entretient avec eux d’étroits rapports; il y a eu quelques ombres,
mais sa dette est grande a I’égard du Pére de la Haye, du Pére Dinet, du Pére
Saint-Jure, du Pére Jérome Lalemant surtout, du Pére Le Mercier et du Pére
Ragueneau; elle connait aussi et aide les jeunes Jésuites de la Mission,
exergant a leur égard une sorte de maternité spirituelle, dés avant son arrivée
en NouvelleFrance en 1639.

Mais sa formation spirituelle ne doit rien aux Péres de la Compagnie;
c’est dans un autre univers qu’elle a évolué au temps ou s’est formée sa vie
intérieure et ou s’est nouée son expérience spirituelle. Durant le temps de ses
grandes expériences fondamentales, elle a été guidée par des moines, les
Cisterciens de la petite Congrégation réformée des Feuillants. Par eux, elle

22

1974.
23

Voir J. Saint-Antoine, Paul Ragueneau et ses lettres spirituelles, Montréal,

Marie de I’Incarnation, Correspondance, p. 124.
2 Voir I’article «Marie de I’Incarnation» du Dictionnaire de spiritualité et

la bibliographie.

— 265 —



a été mise en contact avec les écrits de saint Frangois de Sales, de sainte
Thérése d’Avila, de saint Jean de la Croix, du Pseudo-Denys.

Elle éprouve beaucoup d’attrait pour les theémes bérulliens, mais elle est
trop jeune pour avoir bénéficié de I’amiti¢ et de I'influence de sa grande
compatriote, la Carmélite Madeleine de Saint-Joseph, disciple préférée de
Bérulle; ce qu’elle connait du bérullisme lui est venu sans qu’elle ’ait
cherché, a travers les prédications. Il y avait en effet & Tours une maison de
I’Oratoire, fondée au temps ou elle était jeune femme, et le Pére Métezeau
y a résidé plusieurs années; les deux freres Gault étaient originaires de
Tours; on sait la place qu’ils ont tenu dans I’Oratoire. Le Supérieur des
Ursulines de Tours, Dominique Sain **, était également trés pénétré de la
doctrine de Bérulle: sens de 1’adoration des grandeurs de Dieu,
christocentrisme, culte du mystére de I’Incarnation, attention portée a la vie
cachée et a I’intérieur de Jésus; mais son ascese, celle qu’il proposait aux
ames, avait un caractére moins passifet, pour ainsi dire, moins mystique que
celle de Bérulle; il recommandait la docilité a la grace, 1’attention aux
lumicéres et aux inspirations de Dieu, mais non de laisser agir le Christ seul
dans 1’ame, en maintenant celle-ci dans 1’état de servitude. Plusieurs de ses
formules présentent des analogies avec celles de Pascal. Un des signes de
bérullisme chez Marie de I’Incarnation est son voeu de servitude a Marie,
dont elle a porté le signe sous la forme de la petite chaine du saint esclavage
qu’elle avait au cou et qu’elle a Iéguée a son fils en mourant.

Marie de I’Incarnation n’a rien d’une théoricienne de la spiritualité et
des états mystiques; elle a décrit simplement son expérience pour ceux qui
étaient chargés de la diriger, en 1633 pour le Pere de la Haye, en 1653-1654
pour le Pére Jérome Lalemant sur les instances réitérées de son fils; de ce
fait, elle a di réfléchir pour mieux rendre compte de ce qu’elle avait vécu et
de ce qu’elle vivait, mais toujours dans un but immédiatement pratique. Elle
a été plusieurs fois déconcertée par toutes les questions que pouvait se poser
son fils quand il recevait communication de ce qu’elle avait expérimenté; elle
se contentait pour elle-méme de décrire, sans souci de mettre en forme son
expérience a I’intention des autres; son expérience-type, un modeéle auquel
on devrait nécessairement se référer. Cela ne I’empéchait pas, a 1’occasion,
de donner des conseils extrémement judicieux, ou méme de tenter, comme
dans la finale de la Relation de 1654, de rechercher I’unité profonde de son

2 Voir G.-M. Oury, «Les Retraites spirituelles de Dominique Sain, théologal

de Tours», dans Revue d’Ascétique et de Mystique, t. XLV, 1969, p. 65-78.

— 266 —



aventure intérieure, en laramenant a une idée fondamentale, la pauvreté spirituelle.

Quoi qu’il en soit, elle est trés différente des maitres qui enseignent, des
théoriciens qui batissent. Si elle est maitre spirituel, c’est & son insu. Elle ne
crée pas une école et ne se conforme pas a une école .

De I’école rhéno-flamande, elle a hérité cependant d’un sens extré-
mement aigu de la transcendance divine, que son expérience personnelle a
encore rendu plus profond; elle emploie fréquemment, comme les maitres de
I’école, les formes superlatives, comme suressentiel, suréminent. L’union
a Dieu selon I’essence, est en fait pour eux comme pour elle une union selon
la volonté, car «I’essence» d’un étre conscient se résume, se ramasse et se
concrétise en quelque sorte dans sa volonté; I’union s’accomplira quand la
volonté de I’homme qui appartient au monde du néant et des apparences, ira
se perdre dans volonté divine, quand elle s’absorbera en elle. Les
rhéno-flamands se demandaient si I’humanité du Christ était comprise parmi
les ¢éléments créés que 1’ame devait dépasser pour se perdre en Dieus; ils ont
répondu généralement par 1’affirmative, et il fut un temps ou Marie de
I’Incarnation elle-méme ne se sentait plus libre de s’arréter a I’humanité du
Christ. Mais les partisans de ce dépassement étaient cependant unanimes a
considérer que I’humanité du Verbe Incarné était le seul chemin qui conduise
a la divinité; Bérulle a insisté dans ce sens, et Marie de 1’Incarnation a
trouvé sur ce point un merveilleux équilibre dans son culte et sa
contemplation de la double beauté, divine et humaine du Verbe, devenu le
plus beau d’entre les enfants des hommes.

Avec les maitres rhéno-flamands, Marie a senti que 1’union a Dieu,
parce qu’immédiate, est une union sans entre-deux, sans aucun inter-
médiaire, méme d’ordre intellectuel; elle a expérimenté la nécessité pour elle
de dépasser les pensées, les réflexions, les images, les connaissances, qui
risquaient d’entraver son progres spirituel. Elle n’est pas anti-intellectuelle,
mais, en fait, son expérience de Dieu se situe dans un au-dela. Au Pére
Poncet, elle confie en 1670: «Je me sens dans une pauvreté qui m’anéantit
sous son poids aux pieds de sa divine Majesté. Avec tout cela Dieu fait
compatir avec cet état celui d’union qui me tient liée a sa divine Majesté, il
y a plusieurs années, sans en sortir un seul moment... Dans cet état, I’ame
posseéde tous les mystéres, mais par une seule et simple vue, car d’y faire des

S ) Cognet, Les origines de la spiritualité francaise, Paris,s 1949; it., De la

dévotion moderne a la spiritualité francaise, Paris, 1958; et le t. Il de I’Histoire de
la Spiritualité chrétienne (Sous la direction de L. Bouyer).

— 267 —



réflexions, cela lui est impossible: la pensée des Anges et des Saints ne peut
étre que passagere, car, en un moment et sans y penser, elle oublie tout pour
demeurer dans ce fond ou elle est perdue sans aucune opération des sens
intérieurs» *.

Et elle précise la méme année, a I’intention de son fils:

Je me vois perdue par état dans sa divine Majesté, qui, depuis plusieurs
années, me tient avec elle dans un commerce, dans une liaison, dans une
union et dans une privauté que je ne puis expliquer. C’est une espéce de
pauvreté d’esprit qui ne me permet pas méme de m’entretenir avec les
Anges, ni des délices des Bienheureux, ni des mysteres de la foi. Je veux
quelquefois me distraire moi-méme de mon fond pour m’y arréter et
m’égayer dans leur beauté comme dans des choses que j’aime
beaucoup; mais aussitot je les oublie, et 1’esprit qui me conduit me
remet plus intimement dans mon fond ou je me perds dans Celui qui me
plait plus que toutes choses. J’y vois ses amabilités, sa Majesté, ses
grandeurs, ses pouvoirs, sans néanmoins aucun acte de raisonnement et

. . . 28
de recherche, mais en un moment qui dure toujours...

La contemplation est donc absolument libérée des images et n’est plus
en état d’utiliser le raisonnement discursif; les rhéno-flamands parlaient de
nudité d’esprit, Marie de I’Incarnation préfére le terme de pauvreté en son
sens le plus plein; elle s’est longuement expliqué ladessus dans le chapitre
conclusif de la Relation de 1654 ou elle résume son expérience antérieure
en terme d’entrée dans 1’état de pauvreté, de dépouillement, de nudité, de
désappropriation, d’oubli d'elle-méme. Elle est bien convaincue de son
néant, mais maintient fermement, contre les excés du néantisme, que ce néant
est un néant propre au Tout, proportionné a lui, destiné a lui, et que Dieu a
la plus grande considération pour ce néant. Le caractére d’union mystique
dans une féte d’épousailles qui a marqué de maniere indélébile son
expérience, et qui lui a donné conscience de son état d’épouse du Verbe
incarné, 1’a préservée également des excés de certaines formules ou la
créature semble annihilée en Dieu.

Mais, comme les rhéno-flamands, sa volonté humaine est et se veut
pleinement absorbée dans la volonté divine, et sa contemplation est plus un

2 Correspondance, p. 888.

2 Correspondance, p. 897.

— 268 —



état qu’un acte transitoire; elle a expérimenté qu’elle vivait en Dieu et que
Dieu vivait en elle.

Les points de rencontre avec I’héritage de la spiritualité nordique sont
donc nombreux chez Marie de 1’Incarnation, beaucoup plus nombreux
qu’avec les mystiques espagnols, ou méme avec Bérulle.

Du fait de sa description de la contemplation comme état plutdt que
comme acte, elle a pu servir a Mme Guyon d’argument, en faveur d’un
certain type de relation a Dieu, comme d’ailleurs la méme se réclamait de
sainte Jeanne de Chantal. Mme Guyon avait en outre consulté le fils de
I’Ursuline, Dom Claude Martin, avant d’entreprendre une mission qui,
comme pour Marie de I’Incarnation, devait 1’¢loigner de ses enfants: la
fondation a Gex d’une maison de Nouvelles Catholiques. Les Justifications
de Madame Guyon, composées en 1695, a 1’occasion des conférences d’Issy,
utilisent, avec saint Jean de la Croix, Olier, Benoit de Canfeld, Jean de
Saint-Samson, Louis Epiphane, abbé d’Etival, et Marie de I’ Incarnation; elle
les envoya a Bossuet le 3 octobre. Fénelon invoquait Marie de I’Incarnation
a I’appui de ses théses, et Bossuet, pour ne pas demeurer en reste, I’a
revendiquée de son coté %,

Mais elle ne se laisse pas facilement confisquer; son expérience lui est
particuliere; par plus d’un trait, elle pourrait étre comparée a celle de
Claudine Moine, qui rédigea précisément ses relations spirituelles a Paris
dans les mémes années, de 1652 a 1655 *°. Ce qui frappe chez elle, c’est
I’équilibre, 1’unité profonde réalisée au sein d’une existence apparemment
tiraillée entre deux pdles opposés: la contemplation mystique, de I’ordre le
plus élevé, et une action extérieure multiforme et exigeante qui semble ne lui
laisser que des loisirs infimes, et ne pas permettre une liberté d’esprit
suffisante.

Elle a déclaré elle-méme dans une lettre de 1665 que I’intégration de
I’action et de la contemplation progressait avec les différentes étapes de la
vie intérieure; déja dans 1’état tres élevé qu’elle nomme 1’oraison d’union:
«Sila personne a de grandes occupations, dit-elle, elle y travaille sans cesser
de patir ce que Dieu fait en elle: cela méme la soulage, parce que les sens
étant occupés et divertis, ’ame en est plus libre; d’autres fois, les affaires

¥ Voir L. Cognet, Le Crépuscule des mystiques, le Conflit Fénelon-Bossuet,

Tournai, 1958, p. 66, 68, 248 et 315.
3 Voir La couturiére mystique de Paris, Claudine Moine, Relations

spirituelles, présentation par J. Guennou, Paris, 1981.

— 269 —



temporelles et la vie méme lui sont extrémement pénibles a cause du
commerce qu’elles 1'obligent d’avoir avec les créaturesy; mais dans 1’état du
mariage spirituel et mystique, I’intégration est parfaite: «Les sens y sont
tellement libres que I’ame qui y est parvenue peut agir sans distraction dans
les emplois ou sa condition I’engage» *'

Chez elle, cette synthése s’est réalisée bien avant son arrivée au Canada,
et son nouveau directeur spirituel de 1645, le Pére Jérodme Lalemant ne
pouvait que la constater avec joie: «(Il)... me disait que je ne devais jamais
refuser I’emploi dans les affaires temporelles, vu qu’elles ne me distrayaient
point du grand commerce dont il plaisait a la divine Majesté m’honorer avec
elley *2.

Marie de I’Incarnation au Canada a été contemplative dans 1’action; elle
apportait dans son apostolat un don d’oraison extraordinaire qui lui
permettait méme de faire de 1’étude des langues indiennes, pourtant si ardues
— elle le reconnait elle-méme — une oraison. Cette unité de I’action et de la
contemplation en laquelle elle a réalis¢é en plénitude sa vocation
missionnaire, produisait en elle, disait-elle, une paix suréminente qui était
la marque certaine de la profondeur de cette unité.

«Monsieur de Geneve dit qu’il y a des oiseaux qui, en volant, prennent
leur réfection. J’en suis de méme en matiére de la vie de I’esprit, car dans les
tracas ou je suis attachée par nécessité, je prends la nourriture solide et
continuelle que je viens de dire» **. Par son exemple, Marie de I’ Incarnation
a prouvé que la vie apostolique engagée dans les tiches les plus
accaparantes et les plus distrayantes peut prendre appui sur la vie
contemplative et alimenter la contemplation elle-méme; le coeur est fixé en
Dieu, il adhere a lui et le contemple par la médiation méme de 1’action
apostolique; le seul mélange qui fasse obstacle a la vraie contemplation est
le mélange de soi-méme, I’impureté qui fait que I’étre en son intime
n’appartient pas réellement et totalement a Dieu:

Notre union n’est jamais plus éminente que dans les travaux soufferts
a ’imitation et pour I’amour de Jésus-Christ qui était dans le temps de

31 Marie de I’Incarnation, Correspondance, p. 748.

32 Ibid., p. 317.
3 Ibid., p. 641.

— 270 —



ses souffrances et surtout au point de sa mort dans le plus haut degré

d’union et d’amour pour les hommes avec Dieu son Pére.... **

La loi d’unité régit la vie spirituelle de Marie de I’Incarnation, et pas a
ce plan seulement; son entrée dans la vie mystique a 1’age de vingt ans, le 24
mars de I’année 1620, a été préparée par une grice de méme ordre qu’elle
a eue au moment de son entrée dans 1’age de raison. En 1620, elle a regu
comme une investiture: elle a été plongée dans le Sang du Christ et a
découvert ce que représentait le fait de la Rédemption pour elle comme pour
chacune des ames; elle aura toujours devant les yeux le prix de la
Rédemption et la hantise que ce Sang ait été répandu en vain. Toutes les
ames acquises par le Sang du Christ doivent devenir effectivement sa
possession, son royaume; elle a conscience du caractére tragiquement sérieux
de I’Amour divin, de ses droits infinis et méconnus. Dieu est Dieu et I’on ne
se moque pas de lui; il lui faut toute la place en elle-méme, sans partage, et
toutes les ames sont appelées de méme a la sainteté. Et chacune des graces
de son itinéraire mystique: les illuminations trinitaires, ’'union matrimoniale
avec le Verbe ont une orientation apostolique qui se dessinera dans toute sa
netteté quand elle aura fait choix, sous la poussée de I’Esprit, de la vie
religieuse chez les Ursulines, a un 4ge ou son jeune fils aurait eu encore
besoin d’elle pour quelques années encore.

Sans verser dans le paradoxe, on peut affirmer a la fois le caractére
classique de I’expérience spirituelle de Marie de I’Incarnation et son
originalité. Elle présente des affinités avec Thérése d'Avila, Jean de la Croix,
Bérulle, Berniéres, et plus lointainement avec Catherine de Sienne; mais
méme 1a ou les affinités sont le plus sensibles, il n’y a pas de dépendance,
et c’est toujours «apres coup», aprés avoir fait ses propres expériences,
qu’elle aborde les auteurs qui auraient pu la guider et ou elle a la joie de se
reconnaitre partiellement. Antérieurement a son entrée dans la vie mystique,
elle a eu la dévotion, répandue en Touraine, aux Cing plaies du Christ,
héritage médiéval, consacrée sur place par saint Frangois de Paule, venu a
Tours a la demande de Louis XI. Sa dévotion au Sang du Christ, puis au
Coeur du Christ, la premiere datant de la grace du 1620, la seconde naissant
vers 1625, se résument dans son culte pour la Personne du Sacré Verbe
Incarné dans sa double beauté divine et humaine.

% Ibid., p. 397.

— 271 —



Les graces mystiques lui ont été accordées sous une forme en harmonie
avec la structure de son esprit; 1’¢lément intellectuel prédomine sur tout
autre; la sensibilité n’a presque pas de place et les images n’apparaissent que
rarement, le plus souvent sous la forme de I’allégorie. Elle pratique
I’introspection; ses analyses sont d’une lucidit¢é et d’une précision
remarquables; mais elle n’aime pas les complications inutiles et coupe court
aux réflexions vaines et superflues. La simplicité qu’elle préche est chez elle
qualité de nature avant de devenir vertu.

Son itinéraire mystique est absolument normal, normatif pourrait-on
dire; en dépit de son caractére exceptionnel, il offre le type parfait de la voie
par laquelle I’Esprit Saint fait monter progressivement les ames qui
s’adonnent a sa conduite. Au plan de la conscience et de 1’expérience, ce
qu’elle vit est tout simplement I’essentiel des réalités de la vie chrétienne:
la grace de filiation donnée au baptéme, 1’union mystique, comparable au
mariage que toute ame contracte avec Dieu quand elle lui est unie par la
grace, ou qu’elle s'engage plus totalement a son service par la consécration
religieuse, 1’habitation de la Trinité dans I’ame du fait de la vie théologale
qui lui est donnée dans les sacrements, 1’union au Verbe Incarné dont
I’Eucharistie est le moyen privilégié. Tout chez elle est a la fois exceptionnel
et pourtant en parfaite cohérence avec tout ce que le Nouveau Testament
enseigne de la vie en Dieu, dans le Christ et dans I’Esprit qui est le partage
de toute ame chrétienne.

Lorsque I’on quitte I’univers spirituel de Marie de I’Incarnation pour
celui de Catherine de Saint-Augustin, I’impression est une douloureuse
plongée dans les ténébres *°. Les «diableries» sont pratiquement absentes de
I’expérience intérieure de I’Ursuline, sauf de trés loin en trés loin. Ici, ils
sont omniprésents. Sur un mode différent et dans des circonstances autres,
onretrouve en Catherine de Saint-Augustin quelque chose de 1’ étrange sainte
de Coutances, Marie des Vallées, vénérée par le Pére Louis d’ Argentan, par
Berniéres, par saint Jean Eudes surtout; une malédiction semble peser sur
elle; elle est comme une sorte de bouc émissaire pour les péchés de sa
génération qu’elle porte en elle sous forme de tentations et d’obsessions *°

3% Voir. P. Ragueneau, La Vie de la Mére Catherine de Saint-Augustin, Paris,

1671; G. Boucher, Dieu et Satan, Paris, 1979; A. Merlaud, L épopée fantastique
d’une jeune Normande, Catherine de Longpré, Paris, 1981.
36 Voir. E. Dermenghen, La vie admirable et les révélations de Marie des

Vallées, Paris, 1926.

— 272 —



Mais alors que Marie des Vallées vit comme une pauvresse, parcourant
les routes, vétue de haillons, se comportant extérieurement, a certaines
périodes de sa vie, comme une possédée, et connaissant méme les prisons de
I’officialité, il ne parait rien a I’extérieur de I’aventure que mene Catherine
de Saint-Augustin; au milieu de ses soeurs, elle vit trés simplement,
remplissant la charge de dépositaire, de premiére hospitaliere, de maitresse
des novices, aimée des malades pour sa gentillesse et son sourire; on
songeait a I’¢élire pour supérieure, quand elle mourut le 8 mai 1668 a 36 ans
d’un crachement de sang. Le Pére Ragueneau publia sa Vieen 1671 a partir
de relations autobiographiques; dés aprés sa mort on avait commencé a
parler a son sujet de faits extraordinaires. Joyeuse, sereine, paisible pour son
entourage, elle avait été en fait obsédée du démon, tourmentée de mille
manigéres, sentant peser sur elle tous les péchés du Canada et les voyant en
quelque sorte installés en elle; elle avait vécu en compagnie des anges noirs,
s’offrant généreusement a Dieu pour tous les genres de supplice et de
tentation, pourvu que le péché en tant qu’acte volontaire ne trouve pas de
connivence en elle. Les tentations contre la chasteté ont été particulierement
rudes chez elle. Elle s’est donnée comme victime pour protéger le Canada et
obtenir pour lui miséricorde.

Quant a la Mére de Saint Augustin de la vie de laquelle vous me
demandez mon sentiment, écrit Marie de I’Incarnation au Pére Poncet
en 1670, je vous dirai entre vous et moi que je ne suis pas trop savante
en ses affaires. Je sais seulement qu’a son extérieur, elle était dans la vie
commune comme une bonne religieuse doit étre. Lorsqu’elle était en
santé (car elle était presque toujours malade) elle était une fidele
observatrice de ses régles. Mais depuis que j’ai su les étranges
tentations et les persécutions atroces que les démons lui avaient
suscitées jour et nuit ’espace de seize ans, j’ai cru que c¢’était 1a sa plus
grande maladie... J’ai entendu de Monseigneur notre Prélat que cette
bonne M¢ére était I’ame la plus sainte qu’il elit connue; il en pouvait
parler comme savant, car c’est lui qui la dirigeait dans ces choses
extraordinaires. Mais le Pére Chastelain en sait plus qu’aucun autre,
parce qu’il était son pére spirituel et elle lui déclarait entiérement les

37
secrets de son coeur.

37 Marie de I’Incarnation, Correspondance, p. 887.

— 273 —



Il est possible que, chez Catherine, le psychisme ait été atteint, mais les
maladies méme de cet ordre n’ont jamais empéché une ame de parvenir a la
sainteté et connaitre une authentique vie mystique, plus difficile de ce fait a
discerner, mais réelle.

La fondation de Montréal doit beaucoup aux mystiques; on peut la
considérer comme 1’oeuvre conjuguée de trois hommes qui n’ont jamais
quitté le sol de France, deux laics: M. Le Royer de La Dauversiére et le
baron de Renty, un prétre: M. Olier. L’idée premiére de la fondation de la
colonie répond & un désir exprimé par les premiers missionnaires du Canada:
attirer en Nouvelle-France des paysans, bons chrétiens, qui demeureraient
aupres des Indiens, leur apprendraient a vivre de la terre et sur la terre, les
formant du méme coup aux habitudes chrétiennes, afin de constituer
outre-Atlantique une chrétienté sur le modele de celle de France.

La brochure des «Véritables motifs des Messieurs et Dames de la
Société de Notre-Dame de Montréal» a été composée en 1643, sous
I’inspiration immédiate de La Dauversiére ** qui avait rédigé en 1641 un
premier schéma; elle a valeur de document autobiographique et il y a lieu
d’en faire le plus grand cas, méme et surtout si I’on considére les auteurs
comme de pieux illuminés:

Le dessein de Montréal a pris son origine par un homme de vertu qu’il
plit a la divine Bonté inspirer, il y a sept ou huit ans (donc en 1635), de
travailler pour les Sauvages de la Nouvelle France dont il n’avait
auparavant aucune particuliére connaissance et, quelque répugnance
qu’il en elit, comme chose par dessus ses forces, contraire a sa condition
et nuisible a sa famille. Enfin, plusieurs fois poussé et éclairé par des
vues intérieures qui lui représentoient réellement les lieux, les choses et
les personnes dont il devait se servir... fortifié intérieurement a
I’entreprendre comme service signalé que Dieu demandait de lui, il se
rendit comme Samuel 4 I’appel de son Maitre. *

¥ Voir G.-M. Oury, Jeanne Mance et le réve de M. de la Dauversiére,

Chambray-les-Tours, 1983 (et bibliographie); id., «Le Fléchois Jérome Le Royer de
la Dauversiére et 1’utopie de Montréal», dans La Province du Maine, t. 85, 1983, p.
150-62.
39 Ré&dité en fac-similé par M.-Claire Daveluy, La Société de Notre-Dame

de Montréal, Paris, 1965, p. 26.

— 274 —



La Dauversiére est un éléve et un disciple des Jésuites, mais il a été mis
assez vite en relation avec M. Olier et saint Vincent de Paul, et Renty devint
son collaborateur et son ami; nous voyons donc confluer ici sur un fonds
ignatien solide, le meilleur de I’Ecole frangaise et la spiritualité Carmélitaine
conjuguée avec I’héritage bérullien, si tant est que Renty se laisse, lui aussi,
enfermer dans une école de spiritualité.

La double conversion des Indiens a la vie chrétienne et a la vie
sédentaire congue sur le modéle frangais n’apparaissait pas comme une
oeuvre aisée, mais les Associ€s €taient certains qu’il était possible d’aboutir
aunrésultat positif. L’Hotel-Dieu de Montréal, confié a Jeanne Mance serait
appelé a jouer un role important dans cette évolution vers une chrétienté
indienne, encadrée par les Frangais.

Surplace, en effet, les Associés de Montréal ont envoyé quelques grands
chrétiens, Maisonneuve, le chef de la colonie, Jeanne Mance qui s’est offerte
pour gérer le futur Hotel-Dieu, puis un peu plus tard M. d’Ailleboust, sa
femme et sa belle-soeur.

Jeanne Mance s’est agrégée tardivement au groupe des hommes de
Montréal; sa vocation canadienne lui est venue par d’autres voies par un
grand attrait intérieur et un appel, quand elle prit connaissance de la place
faite aux femmes et aux religieuses dans la mission a Québec. A Langres
déja, elle se trouvait sous la direction spirituelle des Jésuites; a Paris, elle
alla demander conseil au Pére Charles Lalemant et surtout au Pére Saint-Jure
dont, jusqu’a sa mort, elle allait méditer ’oeuvre maitresse: De la
connaissance et de I’'amour de Notre Seigneur JésusChrist; une amitié¢
spirituelle trés profonde I’unit aussi au baron de Renty, relayée apres la mort
de celui-ci par une référence constante a sa Vie, écrite par le Pére Saint-Jure.
C’est a ces sources qu’elle dut de comprendre toujours davantage ce
qu’impliquait sa propre voie d’abandon total, confiant, sans réserve aucune
entre les mains de la Providence, dans la «compléte désapropriation de soi»
qu’elle pratiqua jusqu’a I’héroisme.

Lorsque Marguerite Bourgeoys vint la rejoindre & Montréal avec la
fameuse recrue de 1653, la nouvelle venue avait déja bénéficié¢ en France
d’influences spirituelles multiples : les deux plus fondamentales sont celles
du saint Lorrain, Pierre Fourier, fondateur de la Congrégation de
Notre-Dame qu’il avait dii orienter vers une forme semi-contemplative avec
la cloture, et de Bérulle. La vision fondamentale qui semble avoir guidé

— 275 —



Marguerite Bourgeoys a travers sa vie et sa mission, est le mystére de la
Visitation de Marie, mystére de vie voyagére et conservante *°.

Une présentation de son intuition est donnée par M. Montgolfier dans
la Vie éditée en 1818 (mais écrite antérieurement) qui fait sans doute
référence a des Ecrits aujourd’hui perdus:

Notre Seigneur, en montant au ciel, a laissé sur la terre une espéce de
congrégation de filles qui renferme tous les états et dont Marie était la
premiére supérieure. Le Saint-Esprit dans I’Evangile nous a conservé les
noms des principales Congréganistes qui, dans la suite, ont servi de
modeles a toutes les communautés de filles que Dieu a établies dans son
Eglise. Ces Congréganistes étaient Madeleine et Marthe, disciples et
amies du Sauveur du monde. La premicre devait étre le modéle des
Communautés religieuses qui, renfermées dans le cloitre, s’appliquent
principalement a la priére et a la contemplation; Marthe devait étre le
modele de celles qui se consacrent a I’hospitalité; mais la Sainte Vierge
qui était pour I’instruction, renfermait tout éminemment en sa propre
personne. *!

Saint Frangois de Sales avait déja été séduit par le mystére de la
Visitation et avait congu 1’Ordre religieux qu'il avait fondé, un peu sur le
modele que se proposait de réaliser Marguerite Bourgeoys; mais le
vocabulaire et les modes d’expression sont bérulliens et “'est Bérulle qui
reste la principale source d'inspiration.

Aussi Marguerite Bourgeoys se trouva-t-elle accordée avec le climat
d’Ecole francaise qui régna a Montréal a partir de 1’arrivée des Sulpiciens;
Olier avait été I’un des principaux animateurs de la Société des Messieurs
et Dames de Montréal et les Sulpiciens de France la considéraient comme
une sorte d’héritage familial.

Plus que personne avant lui, M. Olier avait contribué a rendre la
doctrine de Bérulle accessible au grand nombre; il y avait d’autant plus de
facilité qu’il 1’avait connue lui-méme principalement a travers Condren,
c’est-a-dire déja formulée dans une langue moins difficile, plus populaire,
et allégée d’un certain nombre de développements théologiques. Ce

40 Voir L. Caza, La vie voyagére, conversante avec le prochain, Marguerite

Bourgeoys, Montréal-Paris, 1982.
4 Ibid, p. 54.

— 276 —



bérullisme réduit, on pourrait presque dire appauvri, était susceptible
d’exercer une influence beaucoup plus vaste et d’acquérir une audience
considérable au sein du clergé et des fideles. De tempérament tres différent
de Bérulle, Olier a trouvé des images trés parlantes pour rendre vivantes
auprés du grand nombre les splendeurs doctrinales de 1'Ecole frangaise **.

Il serait d’un grand intérét d’étudier pour elle-méme la physionomie
spirituelle de chacun des membres de la Compagnie de Saint-Sulpice qui
vinrent au Canada dans la seconde moitié du XVII® siécle; mais ils ont
surtout vécu I’héritage de M. Olier.

On sait que le si¢ge épiscopal de la Nouvelle-France a été, si I'"’on peut
dire, disputé entre les Sulpiciens qui avaient mis en avant I’abbé de Queylus,
et les Jésuites qui obtinrent la nomination de leur ancien éléve, M#® Frangois
de Laval; celui-ci se disposait a partir en Extréme-Orient avec quelques
compagnons pour répondre a un désir de la Congrégation de la Propagande;
il changea donc de direction, mais non d’orientation, et resta trés li¢ avec les
fondateurs du Séminaire des Missions étrangéres de Paris, voulant créer la
réplique de celui-ci a Québec.

La dette de M* de Laval a I’égard des Jésuites est considérable; il leur
doit toute sa formation; a Paris, il a bénéficié de la direction du Pére Bagot
qui animait la Société des Bons Amis, formée de jeunes prétres et clercs
épris d’une vie sacerdotale pauvre et consacrée aux pauvres, évangélique au
plein sens du terme. Mais il est aussi trés attiré par le grand spirituel laique,
Jean de Berniéres, auprés duquel il s’est retiré quelque temps avant sa
nomination épiscopale. Berni¢res était résolument mystique par son
orientation et se fit si bien I’apdtre d'une certaine passivité, que son Chrétien
intérieur a fait ’objet d’une condamnation lors du conflit Bossuet-Fénelon,
avec tous les ouvrages qui pronaient celle-ci ©*. Il est probable qu’il avait
lui-méme manqué de discrétion; saint Jean Eudes déclare que Marie de
Vallée lui avait dit a plusieurs reprises que «autant d’ames que (Berniéres)
mettait dans la voie de I’oraison passive — car c’est a Dieu a les y mettre —
il les mettait dans le chemin de I’enfer» **. Il enseignait de préférence aux

2 Voir M. Dupuy, Se laisser a I’Esprit, Itinéraire spirituel de Jean-Jacques

Olier, Paris, 1982; voir aussi J. Monier, Vie de Jean-Jacques Olier, Paris, 1914.
 Voir. G. Souriau, La Compagnie du Saint-Sacrement d Caen, Deux
mystiques normands au XVII siecle, M. de Renty et J. de Berniéres, Paris, 1913; R.
Heurtevent, Les oeuvres spirituelles de Jean de Bernieres, Paris, 1938.

4 Qaint Jean Eudes, Oeuvres, t. X, p. 439.

— 277 —



ames, selon d’ailleurs une spiritualité trés exigeante et de caractére un peu
sombre, la consommation et I’unité en Dieu, 1’anéantissement et la mort
spirituelle, la vie cachée en Dieu pour une transformation en Jésus-Christ,
la sainte folie de la croix, la pure passivité de 1’ame pour une vie cachée en
Dieu; a ses dirigés, il proposait la voie du pur amour, dégagé de toute
considération personnelle, s’exprimant par une vie crucifiée, la pauvreté, le
dépouillement, le renoncement absolu, les privations.

Cet idéal attirait certainement beaucoup d’ames, puisque le Chrétien
intérieur de I’aveu de Nicole, un anti-mystique déclaré, a eu plus de
quarante éditions en seize ans.

M# de Laval n’était pas lui-méme un mystique, mais le fait de son
amitié persévérante pour le groupe des disciples de Berniéres, montre a
I’évidence que son ascétisme n’était pas fermé et qu’il était parfaitement
apte a en comprendre les dépassements.

L’empreinte personnelle qu’il a laissée a Québec est a I’image de sa vie:
ardeur missionnaire, désintéressement, amour de la pauvreté, sens de
I’accueil, importance de la vie intérieure, humilité et pénitence. 11 a tenté de
faire passer tout cela dans une Institution, le Séminaire des Missions
étrangeres de Québec qu’il concevait comme une véritable maison commune
du clergé séculier missionnaire, celui-ci étant invité a mettre en commun
toutes ses ressources dans un esprit de fraternité imité de la premicre
communauté de Jérusalem au lendemain de la Pentecote *° .

Pour connaitre dans toute son étendue ce que fut le sentiment religieux
en Nouvelle-France au XVII® siecle, il faudrait tenter de voir non pas
seulement comment les valeurs chrétiennes, véhiculées par les différents
courants religieux et spirituels, ont été vécues par les prétres, religieux et
séculiers, et les ames d’¢lite, religieuses ou laiques, non pas seulement
comment elles ont été enseignées et monnayées par la médiation de
dévotions populaires (pratiquées d’abord trés sincérement par ceux qui les
inculquaient): dévotion a saint Joseph, a la Sainte Famille, a I’Enfant Jésus,
Roi des coeurs, a sainte Anne...; mais comment elles ont été recues au fait
par le peuple fidéle, tant du c6té des Indiens convertis (et ici Kateri présente
un sommet), que du coté des Francais établis au Canada. Mais cela suppose
une longue enquéte, difficile a mener, comme tout ce qui touche la vie
spirituelle des simples, connue seulement par ses manifestations extérieures,

# Voir N. Baillargeon, Le Séminaire de Québec sous 1'épiscopat de M¢" de

Laval, Québec, 1972, p. 163.

— 278 —



souvent trés «formellesy, et la matieére abordée dans la présente étude était
déja surabondante. L une des meilleures enquétes dans cette direction est
celle menée par Jean Simard et publiée en 1976: Les dévotions de 1’Ecole
francgaise et les sources de I’'imaginerie religieuse en France et au Québec
*_Elle ne prétend pas couvrir toute la vie religieuse populaire, et le champ
reste ouvert aux recherches.

Dom Guy-Marie OURY
moine de Solesmes
Benedictine Monastery
Westfield, Vermont, U.S.A.

4 J. Simard, Une iconographie du clergé frangais au XVIF siécle, Les

dévotions de I’Ecole frangaise et les sources de I’imagerie religieuse en France et
au Québec au XVII° siecle, Québec, 1976; dans une direction analogue : P. Hurtubise,
«Aspects doctrinaux de la dévotion a la Sainte Famille en Nouvelle-France», dans
Eglise et Théologie, t. 3, 1972, p. 45-68; pour saint Joseph, on pourra consulter
plusieurs études [ans les Cahiers de Joséphologie.

— 279 —



	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 24
	Page 25

